# الكِعْبَايُّةُ الْبَالْيُّالِعُبِيَّةُ

تالین الگورنشیر کی کاری اشتاذاللَّقُدوالبَدَعَةِ جامعة باجی مخنار - عنابة - انجزائ



# الكناية في البلاغة العربية

# تائيف الدكتوريشيركحيل

استاذ النقد والبلاغة جامعة باجي مختار - عناية - الجزائر

> الطبعة الآولى 1425هـ/ 2004م

هكتبة الآداب 42 مبدان الأوبرا - القامرة ت:3900868



••••

هذا الكتباب في الأصل أطروحية نال بهيا صاحبها شهادة دكتوراه الدولة بتقدير، مشرُف جدا من جامعة باجي مختار عنابة الجزائر في عام 2002 م

••••

داههاا

إلى والدُى الكريمين

الحاضرين الغائبين...،

(ن.)و(ع.)

تحية عرفان وتقدير،

بشير

# بنيه إللوال مرالحينيم

﴿ وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ مِنْ خَطْبَةِ النِّسَاءِ أَوْ أَكْنَتُمْ فِي أَنفُسِكُمْ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ سَرَّا إِلاَّ أَن سَتَذْكُرُونَهُنَّ سِرًّا إِلاَّ أَن تَقُولُوا قَوْلاً مُعْرُوفًا ... ﴿ آَنَ ﴾

[سورة البقرة]

## المفدمة

لم تزل محاولات العودة للتراث البياني تكشف من حين لآخر عن كثيرٍ من أسراره الجمالية والفنية، والمتعلقة ببعض وسائله التصويرية التي من أهمها التعبير الكنائي بمختلف اشكاله وأبعاده الإيحائية، وليس من شك في أن الكناية ما زالت تحتفظ بمنزلتها المتميزة بين أصناف التعابير المجازية، خاصة بتفردها ببنية ثنائية دلالية جامعة بين الحقيقة والمجاز في نفس الوقت، وبخاصة الخفاء الذي يتراوح فيها بين الشدة والشفافية ليصل في بعض الأحيان إلى الغموض الذي يُعدُّ ميزةً من ميزات بعض فنون القول الراقية.

ولقد وجـدتُ تلك الظواهرُ في نفـسي صدّى وإعجـابًا، بلغ مني مبـلغ الرضا والشغف، حتى فكرت في بحث موضوع الكناية من وجهتين، أظنَّ أنني لم أسبق فيهما من أحد، ولا نافست فيهما غيرى منافسة، ألا وهما الوجهة التاريخية والفنية، وكان البحثُ والاستقصاءُ في حـدٌ ذاتهما قد دلاَّني على مؤلَّف مـحمود السيد شيخون الموسوم االأسلوب الكنائي نشأته- تطوره- بلاغته، وهو مجموع دراسات عُني فيها المؤلِّف بالجانب التاريخي عيناية لا تضاهبها الوجهة الفنية، وهو شيءً يُفهم من عنوان الكتباب ذاته، وكان تقصيرُ المؤلِّف واضحًا في المنهج الذي تناولَ به الكناية، عندما تراه يهتم بعلماه البيان الذين درسوا الأسلوب الكنائي، معتبرا إياهم أساسًا في القراسة، منصرفًا عن تتبُّع الظاهرة الكنائية، والوجهة الصحيحة لتبلورها وتشكُّلها إلى أن وصلت إلى ما هي عليه في كُتب الـبلاغيين المتأخرين؛ من مثل امفتاح العلوم، للسكاكي، والمثمل السائر، لابن الأثير، و﴿الْإيضاحِ﴾ للخطيب القزويني، وكان منهجُه في دراســة كتب المحدَثين مفتقرًا إلى التناول الشمولي، الذي جعله يتنبع الكناية تتبعًا مفصولًا عسمًا جدٌّ في العصر من دراسات بلاغية قـذفت بها البلاغة الغربية، والأسلوبيــات الحديثة، وذلك رغم ما يبدو من ضآلة التأثير الحاصل بين البلاغتين على المستوى الإجرائي. وكانت أوجه التقصير تلك بمثابة مسائل ملحة اخدات تدفع بالباحث إلى أن يضع تصورًا مبدئيًا، قوامه البعدان المذكوران سابقًا، وهما البعد التاريخي والغني، وبذلك تورَّعت خطة هذا البحث على بابين، ينضوى تحت كل باب منهما أربعة فصول، وينتهى بخاتمة تُجمل التنائج التي توصَّل إليها البحث.

\* فأما البابُ الأول: الذي عنوانه «تاريخ البيحث في الكناية منذ نشأتها إلى المعصر الحديث، فتناول الأسلوب الكنائي، ونشأته وتطوره، منذ أن كثر تداوله في أوساط علماء اللغة والمفسّرين، أمثال الخيلل بن أحمد الفراهيدي، وسيبويه، والفراء، وأبي عبيدة، بحيث استمر ذلك التبع إلى مشارف القرن الرابع الهجري. وكان لزامًا على الباحث أن يتابع تطور الكناية إبان القرنين الخيامس والسادس في الفصل التالي، محاولاً إبرار أهم ما أضافه البلاغيون من إضافات تتعلّن بتعريف الكناية، وأقسامها، وبلاغيها، وأن يوجّه النظر من قم إلى التحيول الذي طرأ عليها، بعد أن تَم إقدحام بعض العلوم العقلية على مباحثها، ونعني بذلك قوانين المنطق والفلسةة.

وأما الفصل المثالث: فخُصصُ لجهود العلماء في القرن السابع، والثامن، والتاسع في البحث الكنائي، وهي فترةً شَهدت توسَّعًا وعُمثًا في البحث أديا إلى تبلور مدرستين؛ هما: المدرسة الكلامية، التي تُعنى بتكثير الأقسام، والفروع، واصطناع منهج قوامه القوانين المنطقية والفلسفية، ويُعدَّ السكاكي ومَن والاه من روَّادها.

وأما المدرسة الثانية فهى المدرسة الادبية التى تغلَّبَ الجانبُ الذوقى والجسمالى على غيره فى دراسة الكناية، ومن أهلامها: حبد القاهــر الجرجانى، وابن الاثير، ومن سار على دربهما.

وبالجمسلة فإن ذلك كله انعكس على دراسة الكناية، بحيث بدأنا نُحسُّ وكأنَّ أرمة أصبابت التفكير البيساني حمومًا، والكناية على الخصوص، وإن تكن تلك الازمة قد حَوَّلت اهستمام السعلماء إلى العناية بالفروع، وبالجزئيسات، ببسسط ما

يستوجب البسط، وإجسمال ما يستلزم الإجمال، وهو مسا أدى إلى ظهور ما يُسمَّى «بالشروح، والتلخيصات، والتقارير، والحواشى»، وهى مسؤلَّمات سمى فيسها أصحابُها إلى إبراز مقدرتهم فى التسمكُّن من العلوم العقلية والعربية. ولعلك واجد شيتًا من تلك الثقافة فى مطوَّل التفستازاني ومختصره، وفي إتقان السيوطى الذي انتهت إليه الريادة فى التلخيص، والجمع، والشرح، فأجمل وأوجزَ، وجمع فاوعى.

وأما الفصل الرابع: فخُصص لجهبود الدارسين المحدثين، قيام فيه السباحثُ بتصنيف المؤلّفات باعتبار التثسابه بينها في غايات التأليف، ومدى الاتباع والابتداع في المنهج والطريقة.

وأما الباب الثانى: الذى عنوانه والكناية من الوجهة الفنية، فتورَّعت فصولُه على دراسة الكناية باعتبارها صورة أدبية، لها وظيفة تجسيم المعنى على الشكل المادى الحسى، والصلات التي تجمع بينها وبين باقى مستويات التصوير الاخرى من إيقاع، وألفاظ، وعبارات، وقد انضوى ذلك كله تحت الفصل الأول.

وأما الفصل الثانى: فخُصص لصلة الكناية بالقيم الحُلقية والاجتماعية، وهو البعدُ الذى يتعلق بمدلولات الكنايات على اختلاف أشكالها، وهو ما نستدلُّ عليه بأن كشيرًا من الكنايات فسقدتُ إيحاءَها، وبالتالى تأثيرَها؛ لكونها ارتبطت عند صياغتها بوسط اجتماعى معين، لم يعد له وجود الآن.

وكان الفصل الثالث: وهو في جماليات التعبير الكنائي- مخصصًا لإبراز جمال الكناية من خلال أقسامها المختلفة، وبعض أوجه التشابه والاختلاف بينها وبين المجاز المرسل، وما تزخرُ به الكنايةُ من إيجاز، واختصار، وتأثير.

وكانت خاتمة الفصول مخصصة للكناية، بوصفها عنصراً داخل السياق، تَمَّ فيه التركيزُ على المنهج السدى عُولجت به عند القسدماه، والمآخذ التي يمكن أن تُوجَّه لللك المنهج، لا سيما وأن النقد الحديث لا يعترفُ بالصورة إلا داخل السياق الذي وردتُ فيه، فهى عنصرٌ لا تظهرُ قسيمتُه إلا بما يؤديه من وظيفة داخل إطار النظم، أو النص كله؛ لأنه صورة كبرى تقوم بنقل التجربة الأدبية من المبدع إلى المتلقى.

وكان يبدو منف الوَهلة الأولى أن المنهج التاريخي هو أنسب المناهج لدراسة الجانب التاريخي للكناية، منذ أن تبلور المصطلح داخل الأجواء الدينية والسلغوية والاجتماعية، إلى أن كثر تداوله وترسّخ ضمن صور البيان، كما هو الشأن عند البلاغين المتأخرين أو الدارسين المحدثين على السواء.

وأما الجانبُ الفنى فى الكناية: فكان اللائقُ فى دراسته المنهج التحليلى الذى يعنى بوصف الظواهر وتحليلها تحليلاً فنيًّا من شأنه أن يحدُّدَ فى النهاية الخصائص الجمالية للتعبير الكنائى، وهى خصائص بعضها نوعى، وبعضها الآخر يشترك فيها مع بعض الصور المجازية الآخرى. ولقد كان الانتضاع بالمنهجين كثيرًا ما تدعو إليه الحاجة، ويستسدعيه المقام، فستاريخ الكناية حعلى سبيل المسال يتطلبُ وصفًا للظواهر، وتحليلاً وتفسيرًا.

وأما الصعوباتُ التى واجهها الباحث، فمنها ما يتعلَّقُ بطبيعةِ الموضوع فى حَدَّ ذاته؛ كاستفراق البحث الكنائي في كتب البلاغيين المتأخَّرين، وكالعَنَّت الذي يحسُّ به الباحثون عادةً أثناء محاولات النفاذ إلى طبيعة اعتراضات العلماء بعضهم على بعضهم الآخر، باعتبار أن أكثرها استندت إلى العلوم العقلية.

ومن تلك الصعوبات ما كان ناتجًا عن طبيعة الصورة الكنائية، من ناحية حجمها، وقصرها إذا ما قورنت بباقى صور المجاز الأخرى، كالتشبيه والاستعارة، وهو ما أدى بالتالى إلى ظهور بعض التفاوت بين فصول البحث.

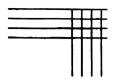
ويودُّ الباحثُ عندئذ أن يتـركُ الحكم على هذا العمل المتـواضع للقارئ الكريم، يقينًا منه أنه لا يخلو من نقائض ولا يسـلم من هنات. وهو يوجه النظر بعدئذ إلى أنه لم يدَّخر جُهداً في الاعتـماد على أهم مصـادر البيان العـربي من مثل «دلائل الإحجاز» لعبد القاهر الجرجاني، و«مـفتاح العلوم» لابي يعقوب السكاكي، وكتاب «الإيضاح» للخطيب القزويني، و«المطول» للتفتاراني.

كما لا يَسَعُه إلا أن يتبقدم بأسمى عبارات التقدير لاستاذه المشرف الدكستور

بلقاسم ليبارير على ما لاقاه لديه من تفسهُّم ورعاية شَمَله بها منذ تولَّيه الإشراف، إلى غاية الانتهاء منه، فكان في أثناء ذلك عالمًا صبورًا نزيها كفيًا.

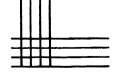
كما لا ينسى الباحثُ أن يُسدى خالص عبارات المودة والامتنان للأستاذ محمد ربيب الذى لم يبخل عليه بتوجيبهاته ونصائحه، منذ أن دار البحث فى فكره، إلى أن استوى على ما هو عليه فى النهاية.

وبالله التوفيق.



# الباب الأول

# تاريخ البحث في الكناية منذ نشأتها إلى العصر الحديث



## الفصل الأول التعريف بالتمبير الكنائي ونشأة البحث فيه

### 1- التعريف بإلكناية،

درج الخطاب اللَّغوي في أغلب اللغات الإنسانية على أن يتواضع أهله على التداول بالفاظ قد لا تعنى ما يفهم منها في الظاهر، إذ أن المراد عندئد هو المعنى البعيد المخفى والمستور وراء ذلك، وشأن تلك اللغبات هو بالضبط شبأن اللغة العربية أثناء التسمير الكنائي، وإن تكن هنا نكتة مفيدة، وهي أن المعانى الأول كنانها هي التي تتولّد عنها تلك المعانى الثواني عندما ترتبط بها ارتباط اللازم بالملزوم، أو التابع بالمتبوع، أو ما شابه ذلك.

ومعلوم ال لعلماء البلاغة العربية تعريضات عديدة للكناية (1) و منها ما أوردة عد القاهر الجرجاني (ت 471هـ)، وهو قوله: والمراد بالكناية أن يريد المتكلم إثبات معنى من المساني، فلا يذكره باللفظ الموضوع له في اللغة، ولكن يجئ إلى معنى هو تاليه وردفه في الوجود فيومئ به إليه، ويجعله دليلاً عليه، مثال ذلك قولهم: «هو طويل النجاد»: يريدون طويل القاصة، وهي «نؤوم الضحي»: والمراد أنها مترفة، مَخدومة لها من يكفيها أمرها، فقد أرادوا معنى ثم لم يذكروه بلفظه الحاص به، ولكنهم توصلوا إليه بذكر معنى آخر من شأنه أن يردفه في الوجود وأن يكون إذا كان (2). فإنه ينص على ثنائية المعنى الكنائي، وعلى تعلقهما بعضهما، حتى ليصير المنى الثاني تابعًا للأول أو ردفًا له، كما أن في الكناية عدولاً عن التصريح بلفظ المنى المقصود إلى ذكر المعنى ردفًا له، كما أن في الكناية عدولاً عن التصريح بلفظ المنى المقصود إلى ذكر المعنى الأخر بشكل يجعله متحققًا أو حاصل الوقوع إذا رُغبَ المتكلم في ذلك.

ولعل ما يميز الكناية هذا الخفاء العجيب الذي يصّور المعانى، ويبردها في افخم تعبير وأبدع صورة حـتى غلب عليها ومن أجله سـميت، قال السـكاكى: ﴿وَسُمَّى هَذَا النَّوعُ كناية لما فيه من إخـفاء وجه التصريح، ودلالة كنّى على ذلك، لأن (ك. ن. ي) كـيفما

(1) جاه في اللسان: اوالكناية: أن تتكلم بشيء وتريد غيره، وكني عن الأمر بغيره يكني كناية: يمني إذا تكلم بغيره مما يستدل عليه نحو الرفت والغائط ونحوه. وفي الحديث: امن تعزى بعزاه الجاهلية فأعضوه ياير الميه ولا تكنواه لسان العرب 14، 174، يقابل مصطلع الكناية في الفرنسية Metonymie وبالإنجليزية - Dictionnaire Francais- Espagnol Larousse- France وبالإسبانية Metonimia. واجع 1983- P 632

 (2) دلائل الإصحار، ص 52، لم يفت علماه البلاغة الإفرنجية تمريف الكناية كلٌّ في مجاله اللغوى؛ من ذلك ما ورد في المجم الإنجليزي:

Metonymy: a figure of speech in which one thing is replaced by another associated with it, for instance the use of downing street to mean the British government.

Collins paperback, Dictionary, Page 500 Printed and bound in Great Britain by Harper Collins Manufacturing P. O. Box, Glasgow GUONB.

تركبت دارت مع تأدية معنى الخفاه... (1) ولذلك يرجَّعُ السكاكي أن الكناية اشتقَّت منى الخفاه ... الله فيها الكُنى: قوهو أبو فلان، وابن فسلان، وأم فلان، وبنت فلان سُمِّيت كُنى؛ لما فسيها من إخفاه وجه التصريع بأسمائهم الإعلام... ا<sup>(2)</sup>. وقد تسدو المسالة قسابلة للاخذ والردّ، خاصة وأنه ليس بأيدينا ما يدل على حقيقة ذلك حتى وإن اعتمدنا على القياس والسماع.

ولذلك وجدنا صاحب والطرارة يُرجِّع الاصرين مما، ويدَّعى جوارَ اشتفاقها من الستر أو من الكُنية. قال: وأما اشتقاقها من الستر فهو ظاهر؛ لأن المجارَ مستورٌ بالحقيقة حتى يظهر بالقرينة، فالحقيقة ظاهرة، والمجار<sup>(3)</sup> خفى، وأما اشتقاقها من الكنية فهو عمن أيضًا؛ لأن الرجلَ إذا كان اسمُه محمدًا فهدو كالحقيقة في حقه؛ لأنه هو الموضوع بادائه أولاً، وأما قولنا أبو عبد الله فإنه بعدُ جرى محمد عليه؛ لأنه كانهم لا يطلقونه عليه إلا بعد أن صارَ له ابنَّ يُقال له عبد الله حقيقة أو تفاؤلاً، فلهذا قلنا: بأنه كُنية؛ لمَّا كان موضَّحًا للاسم وكاشفًا عنه، فهما كما ترى صالحان للاشتقاق، (4). وإن يكن يحيى العلوى يرجع الاشتقاق الأول على ما يبدو ويقدمه على غيره؛ لقوله إنه ظاهر، فكانه لا يحتمل اللبس إذا ما قُورن بالآخر.

 <sup>(1)</sup> مفتاح العلوم، ص 402، ولعل هذه الوظيفة لا تخسئلف هما عليه الحال في الكتابة في اللشة الفرنسية، يقول Alain Rey في معجم Alain Rey في المحافظة Le Robert- P: 638.

<sup>&</sup>quot;Metonymie: Ididact, procédé de Language par lequel on exprime un concept au moyen d'un terme designant un autre concept qui lui est uni par une relation necessaire (cause et effet, inclusion, resemblance "boire un verre" boire le contenu est une metonymie". وبالجملة فإن هذا المفهوم يلتى في عدة أرجه مع تعريفات علماء البلاغة العربية؛ كاعتبار الكناية عنصر/ لفويًا ذا بنية ثنائية إحداما ظاهرى، والأخر مخفى وهو المقصود، وقد حدد المعجم اللساني لجان ديبوا وظيفة الكناية على الوجه التالل.

<sup>&</sup>quot;Metonymie: d'une manière générale conformement a l'étymologie

La metonymie est un simple transfert de denomination, le mot est réservé toute fois pour désigner le phénomène linguistique par lequel une notion est désignée par un terme autre que celui qu'il faudrait, les deux notions étant liées par une relation de cause a effet, la recolte peut désigner le produit de la cueillette et non pas seulement l'action de cueillir elle même, par une relation de manière à objet ou de contenant "boire un verre", par une relation de la partie au tout (une voile a l'horizon). DICTIONNAIRE DE LINGUIS-TIOUE, P: 318.

ويستخلص من ذلك كله أن الكناية وإن تكن مسجرد تحويل بسبيط للرموز، فـإنها تعمل على تعمين الظاهرة اللغسوية، ويتم بها التسعمبيس عن المغنى بالفساظ غيسر تلك الظاهرة، دون أن ننسى احستواءها على عسديد من الإيحاءات. (2) مفتاح المعلوم، ص: 402.

<sup>(3)</sup> يقابل مصطلح المجار: La synecdoque

<sup>(4)</sup> الطراز، 1، 379.

وقد تبدو الكناية هي التكنية؛ لما لهما من دلالة الستر، وإن تكن الكني تحمل أبعادا اجتماعية، فإن «التكني كالكناية ترك للدال الصريح إلى ما يعادله في الدلالة، تحقيقا واستجابة لتقليد اجتماعي ضمن الحير الفردي. والدال (١) الذي حُول الفكر إليه هو في الكنية لفظي، على أبو الحسن...، (2). وليس في مقدورنا أن نتجاوز ما قاله العلماء في هذا الشأن؛ لأن المسألة مبنة على اجتهاد لا تبدو فيه نتيجة مقنعة في نهاية المطاف.

ومن أمثلة عدم التصريح والستر في الكناية:

قول أبي نواس في المديح:

فَمَا جَازَهُ جُودٌ ولا حَلَّ دونَهُ ولكن يسيرُ الجودُ حيث يسيرُ (3)

لم يُصرَّح فيه بخصال ممدوحه بكونه جَوَّادًا وسخيًّا، ولكنه عدل عن ذلك إلى التعبير بمعنى آخــر أكشـر مبــالغــة، بحيث جــعلَ الجودّ يحــل ويرثحل فى أى مكان نزلَ به هذا الممدوح؛ وبذلك يَقُوى تأثيرُه فى السامعين.

وقول العرب: «فلانٌ عريضُ الوساد»: كنايةٌ عن البلاهة والغباء وقلة العقل، فيه ستر للمعنى من شأنه أن يجعله أوقع في نفس السامع وأبلغ.

وفى القرآن الكريم آيات عديدة لم يُصرَّح فيها بالمعنى، وإنما أتت من طريق الستر والإخضاء تأدبًا ووعظًا للسامعين، ومن أسئلتها قسولُه تعالى: ﴿ ... وَقَدْ الْعَنَىٰ بَمُعُكُمْ إِلَىٰ بَمُعُلَمْ اللهِ وَقَدْلِهُ تَعْلَىٰ وَ السَّمِ اللهِ وَقَدْلِهُ تَعْلَىٰ اللهُ تَعْلَىٰ تَمُعُنّاهً ... ﴿ اللهِ عَلَىٰ الاعسراف]، وكلها تصدور ما يحدث بين الرجل والمراة من أفعال.

ويظهرُ أن بعضَ تعريفات البلاغيين للكناية وإن اختلفت في الصياغة إلا أنها تتفق في كثيرٍ من الخـصوصيات الفنية، مثل عـدم التصريح، وما يقتضيـه اللازمُ ويفضى إليه من لزوم؛ فالإمام الطيـبي يقول: إن الكناية: وهي ترك التصريح بالشــي، إلى ما يساويه في

 <sup>(1)</sup> الدال: ويجمع على دوال Les signifients، أسا الدلول فينجمنع على مندلولات Les signifiés
 والمنطلحان يعدان وجهى العلامة اللسائية عند موسير، واجم في ذلك:

R. Galisson/ D. Coste, Dictionnaire de didactique des langues, Hachette Paris, 1976, "signe" P: 496.

<sup>(2)</sup> نعيم علوية، نحو الصوت ونحو المني، ص ١٤.

<sup>(3)</sup> راجم الديوان، ص ٢٧٣.

اللزوم، ليتقلّ منه إلى الملزوم، كسما يقال الخلان طويسل النجادة أى طويسل القاصة، وسميت كناية؛ لما فيسها من إخفاء وجه التصريح، ومنه الكنى؛ لما فيسها من إخفاء وجه التصريح بالعلم، وهى إما مطلقة أو غير مطلقة...ه (1). فإن ما يساوى لزوم المعنى هو ما يصطلح عليه عادة بد الازم المعنى، مثل صفة العفة والطهارة التى نسبتها الجنساء لاخيها صخر في قولها:

لم نَرَهُ جارةً بَمْشِي بساحتِها لربية حينَ بُخْلِي بيتَه الجارُ(2)

أو هي المرارات في قول المتنبي من قصيدة:

فلا يتهمسنى الكاشحون فإننى رعبت الردى حتى حكّت لى علاقمه قال البرقسوقى: ٩٠٠٠ كنى بالعلاقم عن المرارات؛ ولهذا قسال (رعبت)؛ لأن العلقم عما يُرعَى، يعنى واشتدت مرارته لاعتيادى ذلك (3).

أو المرأة في قول عنترة العبسي:

يا شاة ما قنص لمن حلَّت له حَرُمت على وليتَها لم تحرم (4) بحيث كنى عنها بالشاة على عادة العرب في ذلك.

أو ما تدل عليه الملامسة في الآية الكريمة: ﴿ ... أَوْ لاَسْتُمُ النِّسَاءُ ... ﴿ [النساء]، وهو الجماع.

وهلـه الشواهد وغيرُها تدلُّ على أن معنى المعنى إنما يتشكل فى ذهن السامع بمجرد ما يطرق سمعه، أو يدور في ذهنه إذا أحسنَ الفكر.

حاول علماهُ البلاغة البحث في الكناية باعتبارها حقيقة أو مجازا، وكان ذلك مظهراً من مظاهر اختلافهم في هذا الشأن، فيحيى بن حمزة العلوى يرى «أن أكثر علماء البيان على عدَّ الكناية من أنواع المجاز، وأنكر على ابن الخطيب الرازى ما ذهب إليه من أنها

<sup>(1)</sup> التيان في اليان، ص 406.

<sup>(2)</sup> هو بيت من قصيدة مطلعها:

ما هاج أم بالمسيئ موار أم خرفت أم خلت من أهلها الدار

قال الشارح لقولها: ولم تره جارة بمشي . . . لقد كان صخـرُ عفيفًا شريفًا لم يُعرف عنه فحش، وهو لا بمشي قرب بيتها ليواودها عن نفسها في غياب زوجها، أبو العباس ثعلب، شرح ديوان الحنساه، ص 225.

<sup>(3)</sup> راجع ديوان المتنبي بتحقيق عبد الوهاب عزام، ص 246، وديوانه بشرح البرقوقي 4، 51.

<sup>(4)</sup> كلما ورد في المعلقة، راجع ديوان عشرة بشرح يوسف عيد، ص 23.

ليست مسجارًا، وهي مسجار... ا<sup>(1)</sup>. وقد أتى رأى السرارى صريحًا في كتابه السهاية الإعجبار في دراية الإعجبار، وهو قبوله: «... الكناية ليست من المجار، وبيبائه أن الكناية عسبارة عن أن تذكر لفظة وتفيد بمعناها مسعنى ثانيًا هو المقسود ... ا<sup>(2)</sup>، ولم ينفرد الرازى فيمسا ذهب إليه؛ بل وجدنا الشيخ عز الدين بن عبد السلام هو الأخر يُخرجها من مباحث المجار<sup>(3)</sup>.

غير أن طائفة أخرى من العلماء ترى أن الفرق بين الكناية والمجار<sup>(4)</sup> هو «فرق ما بين الخاص والعام؛ لأن المجاز إذا فُصل إلى أقسامه وكانت الكناية من جملتها. . وفرق آخر وهو أن الكناية مجردة عن القسرائن اللفظية ، والمجاز لا يُجرد عن قسرينة لفظية كانت أو معنوية (<sup>6)</sup>. وسواء ارتسطت الكناية بالمجاز بعلاقة أشسه بعلاقة الأصل والسفرع ، أو اختصت هي بالقرائن فإن أصحاب هذا الرأى يضعون حدوداً فاصلة بينهما. ويوافق أبو يعقوب السكاكي هذا الاتجاه ضلا يراها هو أيضاً من المجاز ا بل حقيقة انظراً إلى أن الكناية لا تنافي إرادة الحقيقة بلفظها ، والمجاز ينافي ، وأن الانتقال في الكناية يكون من الملازم إلى اللازم إلى اللوزم إلى اللازم إلى اللوزم إلى اللازم إلى اللازم إلى اللوزم إلى اللازم إلى اللازم إلى اللوزم المؤلم إلى اللوزم إلى اللوزم إلى اللوزم الوزم ال

ويكاد الخطيبُ القزويني<sup>(7)</sup> ينفرد برأيه في هذا الشان؛ فهي عنده ليستا حقيقة، لأن المعنى المراد ليس هو المعنى الحقيقي بل لازمه، وليست مجازاً؛ لأن المجاز لا بد له من قرينة Astuce مانعة من إرادة معناه. ومعلوم ان هذا التحليل تَطْغي عليه النزعةُ المنطقية التي ابعدت البلاغة العربية ردحًا من الزمن عـمًا تمتاز به من حسَّ جمالي أبعدها عن

<sup>(1)</sup> بدوى طبانة، البيان العربي، 236.

<sup>(</sup>٢) الإيجاز في دراية الإعجاز، ص 191.

<sup>(3)</sup> الإشارة إلى الإيجاز في بعض أتواع المجاز، ص 113.

 <sup>(4)</sup> تبدو هذه المسألة قاسمًا مشتركًا بين البيان العربى والبلاغة الإفرنجية، فالصورتان تختلفان في أمور وتتفقان في أخرى كما يرى جوريف حجار:

<sup>&</sup>quot;En français également, la metonymie consiste a désigner la personne ou la chose par un autre nom que le sien, parce que ce nom frappe davantage une figure.

Le style apparentée a la metonymie (tellement apparentées même, qu'on les confond toujours), est la synecdoque qui consiste, enter autres a employer la matière pour l'objet, le pluriel pour le singulier, le genre pour l'espèce, et vice- versa...".

Joseph N. Hajjar, traité de traduction Dar el Maghreb-Liban 1986- P 225.

<sup>(5)</sup> محمد بن على بن محمد الجرجاني، الإشارات والتنبيهات في علم البلاغة، ص 216.

<sup>(6)</sup> مفتاح العلوم، ص 403 ابتصرف،

 <sup>(7)</sup> يقول د. حبد المتعال الصعيدى: •جرى الحطيب فى هذا على المشهور من أن الكناية قسم آخر غير الحقيقة والمجاو . . . بغية الإيضاح 3، 150.

الأجواه الفكرية التى نشأت فيها؛ يقول محمد مفتاح: «لقد بقيت البلاغة العربية فى الدراسات العربية القديمة والحديثة منفصولة عن النظام الفكرى الذى نشأت فيه وترعرعت؛ فهى وثيقة الصلة بالمنطق والأصول والنحو وعلم الكلام... (1). ولا أدلًا على ذلك من هذا البحث السقيم الذى لا يُسمن ولا يغنى من جموع فى أصل الكناية أهى من المجاز أم ليست منه؟.

أقسام الكتابية: لم يستطع علماء البلاغة قسديًا وحديثًا أن يتخلَّصوا من ذلك الذى رسَّخه السكاكى، والذى دَرَج عليه اتباعُه إلى يسومنا هذا، فلم تتعدَّ إضاف اتُهم إبرار ما يبدو خفيًّا أو غامضًا لتقريبه من الأذهان.

ولا بد من الإشارة إلى أن علماء البلاغة وهم يتناولون التعبير الكنائى لم يعنوا فى أواتل مراحل التأليف بفكرة التقسيم، التى يظهر أنها لم تخطر على بالهم؛ تقول عائشة حسين فريد: «تناول القدماء الكناية دون أن يصنفوها ويقسموها إلى أقسام؛ فنراهم يصنفون فيها كتبًا بأكملها دون أن يطوف بأذهانهم شئٌ من تقسيمات الكناية عند المتأخرين من علماء البيان<sup>(3)</sup>؛ فلقد ظهر -على ما يبدو- فى العصور المتأخرة من حياة البلاغة العربية ما جعلها ترتبطُ بسعض العلوم العقلية كالفلسفة والمنطق؛ بحيث نضجت

<sup>(1)</sup> محمد مقتاح، مجهول البيان، ص 11.

<sup>(2)</sup> الإتقان في علوم القرآن 2، 62.

<sup>(3)</sup> أبو منصور التعالبي، الكناية والتعريض، ص 22.

جميعًها وتبلورت في أذهان علمائها، حتى غدت تلك العلوم رافداً يغذى الدرس البلاغي ويُعين أصحابه والمشتغلين به في صياغة التعريفات<sup>(1)</sup> والحدود والتقسيمات.

لقد انتـهى الأمرُ بالعَلماء فى النهـاية إلى أن قسَّموا الكـنايةَ إلى ثلاثة أقسام باعتــبار المطلوب بها، وهى: كناية عن موصوف، وكناية عن صفة، وكناية عن نسبة.

قال السكاكى فى الكناية عن الموصوف: «فى هذا القسم تقربُ تارة، وتبعد أخرى. فالقريبة هى: أن يتفتّ فى صفة من الصفات اختصاصٌ بموصوف معين عارض، فتلكرها مسوصلاً بها إلى ذلك الموصوف، مشل أن تقول: جاء المضياف، وتريد زيداً لعارض اختصاص للمضياف زيد. والبعيدة هى: أن تتكلف اختصاصها بأن تضم إلى لازم آخر وآخر، فيتفق مجموعاً وصفياً مانعاً عن دخول كل ما عدا، مقصودك فيه؛ مثل أن تقول فى الكناية عن الإنسان: حى مستوى القامة عريض الاظفاره (2).

فإن التعريف ينص ضمنيًا على ما يتم التصريح به، وهو الصفة -التي تختص بالموصوف والتعنية عن القلب بموطن المرسوف مثل التكنية عن القلب بموطن الأسرار، وعن الجزائر بأرض المليون شهيد.

ومثل قول أبي نواس:

فَلَمَّا شَرِبْنَاها ودَبَّ دبيبُها إلى موطن الأسرار قُلتُ لها قفي (3) كني عن القلب بـ دموطن الأسراره.

وقول الشاعر:

الضَّارِينَ بِكُلِّ أَبِيضَ مِخْذَمَ وَالطَّاحِينَ مَجامِعَ الْأَصْعَانُ (4)

فإن الشاعرَ أراد أن يشــيد بشجاعَة بمدُّوحه، وأنه لا يشقُّ لهم غــبارَ إذا حمى وطيس المعركة، فقال إنهم الطاعنون مجامع الاضغان كناية عن القلوب.

 (1) التسعيفات: الظاهر أنها تعنى بشسرح المصطلحات التى يفتسرض أنها مسجهولة لدى المقارى، بومساطة مصطلحات أخرى، جاء فى معجم تعليمية الملفات ما يلى:

#### Definitions:

"sens général: opération visant une certaine destination (dans la communication linguistique courante) (dans le dictionnaire) et consistant à expliquer le contenu d'un terme supposé inconnu a l'aide d'autres termes) propositions, synonymes, antonyms...) supposés connus"

R. Galisson/ D. Coste, Dictionnaire de didactique des langues, Hachette Paris, 1976, "signe" P: 140.

(2) مفتاح العلوم، ص 404.

(3) لم آخر عليه بالديوان، وفيه كنايتان: إحداهما في الصدر؛ وهي هن الحصر، والأخرى في العجز وهي
 عن القلب. ودب: دباً ودبياً، مشى روياً، راجع المعجم الوسيط 1، 268.

(4) قال صاحب بغية الإيضاح: «هو لعمرو بن معليكرب، ورواية الموازنة: والضاريين، والمخلوم: القاطع» 3، 151. ولغة الضاد كناية عن العربية. وقد يأتي هذا القسمُ كنايةٌ عن عديد من الصفات التي تختصُّ بالموصوف ولا تتعداء لغيره، مثل قول الشاعر، وهو المحترى:

فأتبعتُها أخرى فأضللتُ نصلَها بحيثُ يكونُ اللبُ والرهبُ والحقدُ(1)

إذ الظاهر أن الشاعر -وهو يصارع الذئب- يريد الانتصار على خصمه، بحيث طعنه الطعنة وراء الاخرى وفي موضع واحد وصفّ بعدة صفات، وهي: موضع اللب، والرعب، والحقد، فأرداء قتيلاً.

والرأى عندى أنه كلما تعددت الأوصاف وتوالت وارتبطت بالمرصوف ارتباطاً شديداً صار المعنى بارزاً متبلوراً في ذهن السامعين، محددًا لصفات الموصوف، وفي هذا يقول بهاء الدين السبكي شارحًا هذا الضرب الكنائي: «كقولنا في الكناية عن الإنسان: حي مستوى القامة عريض الأظفار، فإن كل واحد من هذه الأوصاف الثلاثة ليس كناية عن الإنسان، ومجموعها كناية عنه لا لا يوجد في غيره فهي خاصة مركبة...،(3).

ويبدو أن تعدد الصفات هو الذي حَـداً بالسكاكي إلى أن يدَّعي أنها بعيدة، في حين تكون قريبة في الصفة الواحدة لقلة اللوارم (<sup>4)</sup>.

الكذابية عن صفة: (ويتم فيها التصريحُ بالموصوف والنسبة بخلاف الصفة التي تبقى هي المقصودة وراء التكنية). (والمراد بالصفة ليس النعت المعروف في علم النحو، بل الصفة المعنوية كالجود والشجاعة والطول والجمال وغير ذلك(<sup>(5)</sup>).

وهى تنقسمُ بدورها إلى قريبة وبعسدة؛ فالقريبة يتم الانتقالُ فيسها إلى الصفة المطلوبة من غير واسطة؛ كقول الحنساء في اخيها صخر:

رفيعُ العماد طويلُ النَّجاد سادَ عشيـــرتَهُ أمرَدَا(6)

<sup>(1)</sup> هو بيت من قىصيدة يصف فسيهسا اللكب ولقاءه إياه، واجع الديوان بشسرح وتقديم حنا الفساخوري، ص 371.

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، مقدمة التحقيق، ص 31.

<sup>(3)</sup> بهاء الدين السبكي، هروس الأفراح في شرح تلخيص المنتاح، ضمن شروح التلخيص 4، 249.

 <sup>(4)</sup> قال السكاكي: (بأن تضم إلى لازم آخر و آخر ، فتلفق مجموعًا وصفيًا مانمًا عن دخول كل ما عداء مقصودك فيه . . . ، مقتاح العلوم ، ص 404.

<sup>(5)</sup> بكرى شيخ أمين، البلاغة العربية في ثوبها الجديد 2، علم البيان، ص 144.

<sup>(6)</sup> ورد في صَدره تقديم وتأخير، راجع شرح ديوان الحنساء لأبي العباس ثعلب، ص 71.

خلاف البعيدة التي يكون الانتقالُ فيها بواسطة أو وسائط.

قال بهاه الدين السبكى فى تعريفها: ورهى قسمان: قريبة وبعيدة؛ لأنها إن لم يكن انتقالُ الذهن من الكناية إلى المكنى عنه بواسطة فهى قريبة، وإلا فسبعيدة، فالقسريبة إما واضحة أو خفية، فالواضحة كقولهم فى الكناية عن طويل القامة: طويل نجاده؛ وتلك كناية ساذجة، وكقولهم طويل النجاد، وذلك كناية مشتملة على تصريح ما، لتضمن الصفة فيه، وهى طويل ضمير الموصوف...ه(1).

ومن أمثلتها أيضًا قول عمر بن أبي ربيعة:

بعيدةُ مَهْوى القُرط إمَّا لنُوفَلَ ابوها وإما حبد شمس وهاشم(2)

فكنى عن طول العنق - ببعد مهوى القرط- وهى صفة مستحبّة لدى العرب، مثلما يُستحب اللين والاستواء، قال الشاعر:

فبادرتاها بمستعجل من الدمع ينضحُ خدًّا أسيلا(3)

ومثل الكناية عن العفة بنقاء الثوب. والكناية عن الحلم بواسع الصدر.

وبغليظ القلب كناية عن القسوة.

وأما الحفية: فإنه لا يُتوصَّل للمراد إلاَّ بعد إعــمال الفكر؛ وذلك لما تضفيه صــياغةُ المعنى من غموضٍ، أو خفاء من شانهما أن يباعدا بين معنيى الكناية.

عروس الأفراح، ضمن شروح التلخيص 4، 251، 252، 253.

<sup>(2)</sup> كذا ورد بالديوان، ص 329، وقال الشارح: «بعيدة مهرى القرط: القرط ما يوضع في الأفن من حلي، كناية عن طول العنق. أسماء العلم في البيت أسماء لسادة قريش» الديوان بشرح وتقديم عبد أعلى مهنا، ص 329.

 <sup>(3)</sup> هو بیت من قصیدة لبشامة بن عمرو خال زهیر بن أیی سلمی، مطلعها:
 همرت أمامة همراً طویلاً وحملك النای منا لشلا

راجع المفضليات، ص 55. بادرتاها: يعنى عينيها، أضمرهما ولم يجر لهما ذكر. الحد الأسيل: السهل اللين الدقق المستوى، المفضليات، ص 56. (4) الكناية والتعريض، مقدمة التحقيق، ص ٧٧.

يرميه بالغـبـاوة، وكأنه أراد أن يوجه نظره إلى هذه المعــانى الثوانى التى تقف وراء ظاهر الألفاظ؛ فإن •عُرض الوسادة» يستلزم عرض القفا الذي يستلزم بدوره البلادة والغباء.

وليس هو مثل قول طزفة بن العبد الذي كني عن ذكاته بصغر حجم الرأس، قال: أنا الرجلُ الضربُ الذي تعرفونه خشاشٌ كرأس الحية المتوقّد(1)

بحيث جمعل «صغر الرأس» دليلاً على استنارة عقله، وهذا لا تصل إليمه إلا بعد تأويل نتيجة خفاء المسافة بين اللازم والملزوم.

وأما البعيسدة: فيتم الانتقال فيها من المعنى الظاهر إلى المكنى بواسطة؛ قال الخطيب المقزوينى: «والبعيدة ما ينتقل منها إلى المطلوب بها بواسطة، كقولهم كناية عن الابله: «صريض الوسادة»؛ فيإنه ينشقل من صُرضِ الوسادة إلى عُرضِ القيفا، ومنه إلى المقصوده(2).

وفى كلام السكاكى ما يفسيد ريادة التوضيح، قال: «فسهى أن تنتقل إلى مطلوبك من لازم بعيد بوساطة لوازم متسلسلة، مثل أن تقول كثير الرماد، فتنتقل من كثرة الرماد إلى كثرة الجمر، ومن كثرة الطبائخ إلى كثرة الأكلة، ومن كثرة الأكلة إلى كثرة الفيفان، ثم من كثرة الضيفان إلى أنه مضياف... ه<sup>(3)</sup>

فكثرةُ الوسائط تقــتضى نوعًا من ترتيب الفكر والذهن وحذقًا في استــخلاص النتائج من المقدمات. ويظهر أنه كلما تعددت الوسائطُ دلَّت على حذق القائل وبراعته في كثافة التعبير الكنائي.

ومن أمثلتها في الشعر ما مدح به نصيب بن رياح الحليفة الأموى عبد العزيز ابن مروان:

> لعبد العزيز على قومه وخيسرهم مننٌ ظاهره فبابكُ أوسسعُ أبوابِهمَ وداركُ مأمولةٌ حامره

<sup>(1)</sup> جاء في شرح المعلقات السبع للزوزني، ص 205 ما يلي:

الفيرب: الرجل الحقيف اللحم (يقول): أمّا الفيرب الذي عرفتموه، والعرب تتمدّع بنفة اللحم؛ لأن كثرته داهة إلى الكسل والشقل، وهما يمنعان من الإسراع في دفع الملمات وكشف المهسمات، ثم قال وأمّا دخال في الأمور بخفة وسرحة. وشبه تبقظه وذكاء فعنه بسرحة حركة رأس الحية وشفة توقفه.

<sup>(2)</sup> الإيضاح في علوم البلاغة، ص 367.

<sup>(3)</sup> مفتاح العلوم، ص 405.

وكلبُك آنسُ بالزائرين من الأم بالابنة الزائره(1)

فاستتناسُ الكلب بالزائرين دليلٌ على مسالمته، وعلى أنه تعوَّدُ على أولئك الأضياف، فاصبح يستأنس بهم نتيجة كشرة ترددهم على سيده -وهو المسدوح- ليلاً ونهارًا؛ لأنه مقصد الدانى والقاصى؛ وذلك دليلٌ على كرمه.

ولقــد ارداد هذا المعنى بروزاً بتلك المساهــدة -التي أدركناها بعــد تأمَّل وتفكيــر- بين صنيم الكلب، وما اتصف به صاحبه من صفة الكرم

وَمن اللافت أن هذه الصفة المعنوية -ونعنى بها الجود- من الأمور التي كانت غالبةً على العرب، شائعةً بينهم، حتى لَهَجوا بها، ورفعوا من شأن مَن يتصف بها.

فابنُ طباطبا يرَى أن كثيراً من المُثل وُجدت فى أخلاق العرب ومَـدحت به سواها، وذمت مَن كان ضد حاله فبه خِلال مشهورة كثيرة منها السخاء وقرى الأضياف<sup>(12)</sup> مثل قول الشاعر مفتخراً دكرمه:

لا أمنع العودَ الفصالَ ولا أبناعُ إلا قريبةَ الأجل(3)

فهو لا يتردَّدُ في حرمان الناقة من ابنها حديث الولادة، ولا ينعمُ بالحياة إلى جانبها، لانه يقومُ بنحره لأضْميافه، وهذا دليلٌ على سخاته وجموده. وهو لا بيتاعُ من النوق إلا قريبة الاجل، قصيرة المكث لديه، فليس هناك دليلٌ في نظم الشاعر على كرَّمه أكثر من هذا الذي ذكره.

ومن أمثلة هذا النوع قولُ الفرزدق:

خَمْرُ الردَّاء إذا تبسُّم ضاحكًا ﴿ عُيثَتْ لَضَحَكَتَه رِقَابُ المالِ (4)

وفيه كسنايتان لطيفتسان عن نوالهٍ وعطائه في أغمر الرداء، وعن إغداًقــه المالَ وجوده في عجز البيت.

<sup>(1)</sup> الأبيات في مفتاح العلوم، ص406، قال المحلق: فنصيب كان حسبكا أسودً لوجلٍ من أهل وادى القرى. أتى حبد العزيز بن مروان بعد فلك فأصبح نصيب مولى بنى مروان وكانت أمه أمة سودًه. . . والشعر المذكور يدح به سيده عبد العزيز بن مروان فمفتاح العلومة ص406.

<sup>(2)</sup> عيار الشعر، ص50.

 <sup>(3)</sup> هو لابن هرمة كسما جاه في دلائل الإصجار، ص٢٤١، وفي كنايتان؛ قسال عبد الفساهر: اليس إحدى
 كنايته في حكم النظير للأخرى وإن كان المكنى بهما عنه واحلاً، فاهرفه، راجع دلائل الإصجار ص241.

<sup>(4)</sup> لم أعثر علي بديوان الفرزدق، ونسبه العسكرى والهاشمى لكثير، راجع الصناعتين، ص390. وجواهر البلاغة، ص7۷٤، وقال المعجم الوسيط 2، 661: فورجل خمر الرداه: كثير المعرف سخي».

ولقد كان هذا المعنى يَملُع ويُستجاد لو أنَّ هذا المدوح من العُسْر والفاقة بحيث يتعذر عليه الكرم، وذلك مذهبٌ من مذاهب العسرب؛ قال ابن طباطبا: «ولتلك الخصال المحمودة حالات تؤكدها، وتضاعف حسنها وتزيد في جلالة المتمسك بها، كالجود في حال العسر موقعه فوق موقعه في حال الجده... ه(1) ولا شكَّ أنه كلما بعدت العبلة بين المعنى الظاهر في الكناية والمعنى المقصود كان ذلك دليلاً على ما يجيز الفنَّ القولى عادةً من جمال وتأثير، يأخذان بلب المتلقين فيثيران فيه الفضول لمعرفة ما يقف وراء المعانى الأول، فيتحولون بذلك إلى أشخاص فاعلين في بناء الصورة الفنية لا مجرد مستمين سلبين.

#### الكناية عن نسبة:

ويتم التصريحُ فيها بالصفة والموصوف ولا يُصَرح بالنسبة، ويسميها السكاكى: المطلوب بها تخصيص الصفة بالموصوف؛ ومن الأملة الموضحة لها قول زياد الاعجم: إنَّ السماحةَ والمروءةَ والنَّدَى في قُبَّة ضُريتُ عَلَى ابن الحشرجُ (2)

قال بها الدين السبكى: «فإنه أراد أن يثبت اختصاص ابن الحسرج بهده الصفات فترك التصريح بذلك ، والتصريع أن يقول هو مختص بها؛ أى ثابتة له دون غيره إلى أن جعلها فى قبة مضروبة عليه ، فأخبرنا باختصاص القبة المضروبة عليه بالسماحة؛ ليفهم منه اختصاصه بالسماحة...ه(3). وبهلا يتضح أن إسناد الصفة إلى الموصوف لا يتم بصورة مباشرة، وإنما إلى أى شئ يكون بسبب من الموصوف؛ يقول ربيعي محمد على عبد الخالق: وواظهر علامة لهده الكناية أن يُصرح فيها بالصفة... أو بما يَستلزم الصفة؛ نحو: في ثويه أسد، فإن هذا المثال كناية عن نسبة الشحاعة ه(4). وإن تكن الصفات مستحسنة أو مذمومة.

وقعد أثت كنايةُ النسبة في القرآن الكريم من مشل سورة الـزمر، الآية السادسة والخمسون قــال تبارك وتعالى: ﴿أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَىٰ عَلَىٰ مَا فَرُطْتُ فِي جَبِ اللَّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّاحِينَ ۞﴾ [الزمر].

<sup>(1)</sup> عيار الشعر، ص51.

 <sup>(2)</sup> هو زياد بن سليمان مولى بنى عبد القيس، من شعراء الدولة الأموية، كنان فى لسانه عُجمة، فُلقًبَ بالأعجم، وكد فى تواسان، وكان مجَّادً. واجع الأعلام 3، 91، نقلاً عن البلاغة العمرية فى ثوبها الجديد
 2، علم البيان ص147.

<sup>(3)</sup> عروس الأفراح، ضمن شروح التلخيص 4، 259، 260.

<sup>(4)</sup> البلاغة العربية وسائلها وغاياتها في التصوير البياني ص84.

قال الزمـخشرى: اقالوا فَـرَّطَ في جنبه وفي جانبـه؛ يريدون في حقّه. قــال سابق البربرى:

أَمَا تَتَّقِينَ اللَّهَ في جَنب وامن له كبد حرَّى عليك تقطُّع(1)

وهذا من باب الكناية؛ لانك إذا أثبت الامرين مكان الرجل وحـيزَه، فقد اثبتــه فيه. الا ترى إلى قوله:

إِنَّ السماحةَ والمروءةَ والنَّدَى ﴿ فَيْ قُبُّةٍ ضُرِّبَتْ على ابنِ الْحَسْرَجِ

ومنه قبول الناس: لمكانك فيعلت كيذا، يريدون الأجلك... (فيرط في جنب الله) على معنى فرطت في ذات الله، فإن قلت: فمرجع كلامك إلى أن ذكر الجنب كلا ذكر سوى ما يعطى من حسن الكناية وبلاغتها؛ فكأنه قبل فرطت في الله(2). وتشبه علاقة إثبات الصيفة للموصوف ونسبتها إليه وتخصيصها به ما يصطلح عليه عادةً في علم الرياضيات بـ «علاقة التعدّى»؛ إذ نحن في حقيقة الأمر نتوجه بالصفة إلى أن نثبتها في شي لتثبت في النهاية لصالح ذلك الشيء وفي هذا من البلاغة ما يدل على براعة وحذق.

ومن امثلتها التى أوردتُها كتبُ البلاغة «المُجدُ بين ثوبيه والكرمُ بين برديه»: وهو كنايةٌ غرضها المدح وإعلاء شأن الممدوح، تقابلها الكناية التى يقصد بها الذم من مثل: «البخل فى دمه»، «والغدر فى وجدانه»، ويضربون الأمثال لها أيضًا ببيت الشُّنَقَرَى الأردى وهو يُشيد بعفاف امرأة، قال:

يَبيتُ بمنْجاة من اللوم بيتُها إذا ما بيوت بالملامة حلَّت (3)

ففى نفى اللوم عن البَّـيتُ نفى له عن صاحبتـه، وامتداحٌ لها بالَعــفة؛ لان من شان ذلك الآ يجعل أصابعَ الاتهام تتوجه إليها، وترميها بشتَّى الأوصاف المذمومة.

وجعل السكاكي قولَ الشاعر من الطف الكنايات، وهو:

والمَجْدُ يدعُو أن يدومَ لجيده عقدٌ مساعى ابن العميد نظامه (4)

فإنه شبه المجد بإنسان وأثبت له جيداً على سبيل الاستعارة المكنية: -metaphore al المجد بإنسان وأثبت له جيداً على اعتنائه به alégorique

 <sup>(1)</sup> وامق: فومقه يقت ومثل، ومقه: أحبه، فهو وامق، وهي واصقة، والمنمول: موصوق، ووميق، المعجم الوسيط 2، 1058. لم أعثر عليه بديوانه، وهو بتحقيق د. بدر أحمد ضيف.

<sup>(2)</sup> الكشاف 5، 167.

<sup>(3)</sup> مفتاح العلوم، ص409، والبيت بديوانه، ص32.

<sup>(4)</sup> كذا في المصباح، ص152، وبغية الإيضاح 3، 159، ولم ينسباه لشاعر بعيته.

وتزيينه له، وعلى اختصاصه به، ثم علمنا أنَّه بدعوته لبـقاه ذلك العقد، إنما يدعو لبقاء ابن العميد، وكأنه يفاخر به<sup>(1)</sup>.

ومن اللافت أن تضافرت الاستعارة والكناية في إبراز معنى المدح، حتى كدنا نحس أن هذا المجد آدمى ناطق بهذا الممدوح وبجساعيه، وما ذلك إلا لهذا التناسب البديع بين صورتى المجاز، يقبول السكاكى: «وقد يُظنُّ أن ههنا قسمًا رابعًا، وهو: أن يكونَ المطلوبُ بالكناية الوصف والتخصيص ممًا؛ مثل ما يقال: يكثر الرماد في ساحة عمرو في الكناية عن: إن عمراً مضياف، فليس بذلك، إذ ليس ما ذكر بكناية واحدة، بل هما كنايتان، وانتقال من لارمِّن إلى ملزومين، أحد اللازمين كثرة الرماد، والثانى: «تقييدها وهو قولك في ساحة عمرو، (2). وبذلك يتضع أن الجمع بين كنايتى الصفة والنسبة لا يُمد نوعًا رابعًا غير الاقسام الشلائة المذكورة، وهو ما استقرّت عليه آراء العلماء والمدارسين إلى اليوم. ولعمل في قول بها، المدين السبكى إن كلَّ كناية عن وصف كناية عن نسبة زيادة توضيع لطبيعة الغروق الهيئة بين الكنايتين، فإذا قلت: طويل النّجاد؛ فمعناه طأل نجاده، فأثبت الطول لنجاده، وإنما تريد إثباته لنفسه (3).

ومن المعلوم أن مَن تُنسب إليه العسفة في هذا النوع قد يكون مذكورًا، مثل قول الشاعر:

> بَيْنَ بُرديك يا صبية كَنْزُ من نقاء مُعسطَّر مَعْسوق وبعينيك يا صبية شجوً ساهمُ اللمع مستطارُ البريقِ وفيهما كنايتان عن الطهارة والحزن(4).

كما أنه لا يكون مذكورًا من مثل «السلام على من اتبع الهدى»: كنايةٌ عن المراد بغير السلام، وهم الذين لم يتبعوا شريعةَ الله وهُداه.

<sup>(1)</sup> الإيضاح في علوم البلاغة، ص372.

<sup>(2)</sup> الإيضاع في علوم البلاغة، ص372.

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، مقدمة التحقيق، ص39.

 <sup>(4)</sup> البلاغة العربية في ثوبها الجديد 2، علم البيان ص147 ابتصرف. البرد: كساء مخطط يكتخب به (ج)
 أبراد ويرود. الشجو: الهم والحزن، واجم المعجم الوسيط 1، 484 ، 474.

#### الكناية باعتبار الوسائط، Les intermédiaires

لم يخلُ التعبير الكنائي من ظاهرة التقسيم والتفريع التي شملت كثيراً من مباحث علم البيان؛ كالتشبيه La comparaison والاستعارة، وهي وإن دلت -أى تلك الظاهرة - على اهتمام بالنبويب والحصر، فإنها تدلُّ على توزيع مفتعل في بعض الاحيان لما يمكن أن يقال بشأن مبحث ما من المباحث البيانية، وليكن على سبيل المثال الكناية. ولا شك أنك لاحظت ولرُوع بلاغي كالسكاكي بهذا التقريع الذي يبدو أنه لا لزوم له فكناية ألموصوف والصفة تقربان تارة، وتبعدان أخرى، وكناية النسبة منها ما هو لطيف، ومنها ما هو الطف. وليس ذلك فقط، فإن الكناية: ... متى كانت ... عرضية، كان إطلاق اسم التعريض (1) عليها مناسبًا ... فإن كانت ذات مسافة بينها وبين المكنى عنه متباعدة؛ لتوسط لوازم؛ كما في كشير الرماد، وأشباهه، كان إطلاق اسم التلويح عليها مناسبًا؛ لأن التلويح هو أن تشير إلى غيرك عن بعد، وإن كانت ذات مسافة قريبة، مع مناسبًا؛ لأن الرمز هو: أن تشير إلى قريب منك على مبيل الحفية؛ قالت:

رمزتْ إلىِّ مخافةً من بعلها ً من غير أن تُبدى هناك كلامها<sup>(2)</sup> وإن كانت لا مع نوع الحفاء<sup>(3)</sup>؛ كقول أبي تمام : أَبْيَنَ فَمَا يَزَرَنُ سَوى كريم ﴿ وَحَسْبُكَ أَنْ يَزُرُنُ أَبَا سَعِيدُ<sup>(4)</sup>

<sup>(1)</sup> يقابل مصطلح التعريض l'allusion، وهو يدل على ما يبدو نوع من الكنايات في البلاغة الفرنسية؛ قال جوزيف حجار:

<sup>&</sup>quot;L'allusion se rattache a la métonymie, dont elle est un procédé, elle consiste à évoquer un fait connu sans le désigner expressement" Josef Hajjar traité de traduction. Dar El Maghreb, Beyrouth Liban 1986 p271.

<sup>(2)</sup> البيت في مفتاح العلوم، ص411، ولم ينسبه لأحد من الشعراء.

<sup>(3)</sup> الرمز يقابل هادة Symbole، قال آلان راى:

<sup>&</sup>quot;Symbole: 1 être, objet ou fait qui par sa forme ou sa nature, évoque spontanément: les mythes et les symboles populaires, image ou énoncé qui vaut par ce qu'il évoque allégorie, image, métaphore" ROBERT France loisirs, Paris 1995 p 984.

 <sup>(4)</sup> البيت في دلائل الإهجار ص ٢٤١، وبغية الإيضاح 3، 163 قال في الحاشية: «قوله: أبين: امتنعن، وأبو سعيد هو محمد بن يوسف الثغرى الطائى، ولقب بالثغرى لعمله بالثغور. والشاهد في الشطر الثاني بضميمة الشطر الأول».

فإنه في إفادة أنَّ أبا سعيد كريم غير خاف كان إطلاقُ اسمِ الإيماء والإشارة عليها مُناسبًا، وكقول البحترى:

أَوَ ما رأيتَ للجد الْقَى رحلَهُ في آل طَلْحَةَ، ثم لم يتحوَّل (1) فإنه في إفادة أن آل طلحة أماجد ظاهر... (2)

ولم يعتبر السكاكي التعريض -على ما يسدو- من عبارة ساقها قبل هذا النص من الكناية، لقوله: إنَّ الكناية تتفاوت إلى الأنواع التي ذكرتهاء قال سعد الدين التفتازاني: ووذكر في شرح المفتاح أنه إلما قال تتفاوت، ولم يقل تنقسم؛ لأن التعريض وأمثاله بما ذكر ليس من أقسام الكناية فقط، بل هو أعم، وفيه نظره (3). ولمل لأجل ذلك وقع الحلط بين الكناية والتعريض على سبيل المثال، ولم يستطع بعضُ البلاغين إجلاء مظاهر اللبس التي تكتنف التفرقة بينهما حتى وجدنا ابن الأثير يقول: "وقد تكلم علماء أابيان فوجدتُهم قد خلطوا الكناية بالتعريض، ولم يفرقوا بينهما، ولا حَدُّوا كُلاً منهما بحد يفصله عن صاحبه... (4). وكان أن عَوَّل على نفسه في الفرق بينهما؛ فقال: «في حد الكناية الجامع لها هو أنها كل لفظة دلَّت على معنى يجوز حمله على جانبي الحقيقة والمجساز. والدليل على ذلك أن الكناية في أصل الوضع أن تتكلم بشي وتريد غيره... (5).

وأما التعريض افهو اللفظ الدال على الشئ من طريق المفهوم بالوضع الحقيقى والمجازى، فإنك إذا قلت لمن تتوقع صلته ومعروفه بغير طلبه، والله إنى لمحتاج، وليس في يدى شيء، وأنا عريان والبرد قد آذانى، فإن هذا وأشباهه تعريض بالطلب...٥٤٠). ليس ذلك فقط فإن التعريض أخفَى من الكناية؛ لأن دلالة الكناية وضمعية من جهة المجاز، ودلالة التعريض من جهة المفهوم لا بالوضع الحقيقي ولا المجازى... واعلم أن الكناية تشمل الملفظ المفرد والمركب معًا فتأتى على هذا تارة، وعلى هذا أخسرى، وأما

<sup>(1)</sup> كلا ورد بالديوان، ص276، وهو من قصيدة يدح بها محمد بن على بن حيسى القمى الكاتب ويصف الدرر والسيف، مطلمها:

أهلاً بذلكم الحيال المقبل فَمَل الذي نهواه أو لم يفمل

راجع الديوان بشرح وتقديم حنا الفاخوري، ص٢٧٤.

<sup>(2)</sup> مفتاح العلوم، ص411، 412.

<sup>(3)</sup> المطول شرح تلخيص الفتاح، ص412.

<sup>(4)</sup> المثل السائر 3، 52.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق، 3، 52

<sup>(6)</sup> المصدر السابق 56،3.

التعريضُ فإنه يختصُّ باللفظ المركب، ولا يأتى في اللفظ المفرد البته (1). وقد جاءت أمثلة كثيرة منه في القرآن الكريم من مثل ما ورد في سورة آل عمران الآية الخامسة والتسعون؛ قال تعالى: ﴿ قُلْ صدق الله فَاتَبُوا مِلْهُ إِبْرَاهِمْ حَيْفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴾ [آل عمران] فإن: ﴿ قُلْ صدق الله تعريض بكذبهم (2) ، وقوله تعالى في سورة الأعراف الآية السادسة بعد الماتين: ﴿ ... وَلَهُ يَسْجُدُونَ ﴿ ﴾ [الاعراف] معناه ﴿ ويختصونه بالعبادة لا يشركون به غيره ، وهر تعريض بمن سواهم من المكلفين (3) ، وقال تعالى في سورة المؤمن ، الآية السابعة والعشرون: ﴿ ... مِن كُلُّ مُنْكِبَر لا يُؤَمِنُ بَوْم العباب ﴿ ﴾ [غافر] دلك ولتشمل استعاذته فرعون وغيره من الجبابرة ، وليكون على طريقة التعريض ، فيكون ألمغ ... (4). وقدل هذه الشواهد على أن التعريض لا يقل بلاغة في وظيفته عن ضروب الميانية الاخرى .

وأما التلويحُ فتكثُرُ فيه الوسائطُ وتتعسده، ومن أمثلته -كما ورد في المطول- اكشير الرماد، جبان الكلب، ومسهزول الفصيل<sup>ه(5)</sup>. وكل ذلك يحتاج في فَسهْمه إلى نوعٍ من إعمال الفكي.

وأما إذا أردتَ الإشارةَ إلى قريب منك بخفية فذلك هو الرمز؛ ومن أمثلته:

قرع سنه: كنــاية عن الندم، وأنفَّه فى الســماه: كناية عن الكبــر، ويده فى التراب: كناية عن الفقــر، ولمل كثافة المعنى فــيه ترجعُ إلى خاصـــةٍ الحفاه، فإذا كــانت الإشارةُ قريبةً فإنها فى نفس الوقت خفية.

وأما الإيماء أو الإشارة فسإنه يأتي قليل الوسائط بحيث يومئ إلى المعنى إيماءً ويلمحة دالة وومضة خاطفة.

كقول الآخر -وقد أورده السكاكي-:

وَإِذَا اللهُ لَمْ يَسْقِ إِلَا الكَرَامَ فَسَسَقَى وَجَسِوهَ بَنَى حَبْسِلِ وَمَسْسَقَى دِيارَهَسِسَم بِاكْسِراً مِن الغيثِ فِي الزَّمَنِ الْمُعْطِ <sup>(6)</sup> فإنه أفاد أن بنى حنيل من ضعمن أولتك الكرام.

<sup>(1)</sup> المتل السائر 3، 57. (2) الكشاف 1، 187.

<sup>(3)</sup> الكشاف 2، 153.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق 5، 180.

<sup>(5)</sup> المصباح، ص151.

<sup>(6)</sup> مقتاح العلوم، ص412، وفي الصباح ص155 في الزمن الأمحل، بدل الممحل، وفي دلائل الإعجاز، ص241: وسقى ديارهم باكر من الغيث في الزمن الممحل ولم ينسبه لشاعر بعينه.

ومن الواضع أن تفاوت أنواع الكناية يجمع بينها هلا الخلفاء العجيب، وهذا الستر الذي يثير النفوس ويحركها بمد سكون، رغم ما أبداه بعض الدارسين من تلمَّر إزاء هذا التقليم المفتعَل اوكان حسبه أن يقول إن الكناية قد تكون واضحة وقد تكون خفيةه (1). وهي على ما يسدو أمور خلافية الكونها تُمثَّلُ تحوُّلاً فكريًّا مبنيًّا على تفاعل ثقافي يتشكل من عدة ألوان معرفية.

#### بلاغةالكناية،

لا يكادُ علماء البلاغة يُغفلون ما للكناية من خصائص التعبير البليغ الذي تأنى فيه العبارةُ على غير المعاد؛ بحيث يحدث فيها هذا الانحرافُ نحو المجاز، فتصبح نتيجة ذلك مبعثًا للغرابة والتعجب والدهشة، وقد بحثوا عن مظاهر البلاغة في مختلف ضروب الفنون القولية؛ فالقرآن الكريم راخرٌ بمختلف الكنايات، وقيد أتت لعيدة أغراض؛ منها العدول عن التصريح بما لا يَحْسُن الشفوَّة به وهو كثير؛ كقوله تعالى كناية عن الجماع: ﴿ ... وَقَدَّ الْفَضَىٰ بَعْضُكُمْ إِلَىٰ بَعْض... ۞ ﴾ [النساء] وقوله جل ذكره ﴿ ... فَلَمَّا تَمَثَّاهَا ... ﴿ إِلَّاعِرَافَ ] وقوله تعالى: ﴿ ... فَأَثُوا حَرْنَكُمُ أَنَّى شَيْمٌ ... ﴿ إِلْ لِقِرْفًا وكان ذلك مظهرًا من المظاهر الاخلاقية التي سَمَّى القبرآنُ إلى أن يؤدب ويتأدب بسها الناس، ويأخلوا بها في حياتهم، فلا جلالً إذن أن االكنابة في القرآن تمتار بجمال التعبير، فهي مؤدبة مهذبة، وأنها في هذا الميدان قد حارت قصب السبق... ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ ... وَلَكُن لا تُواعِدُوهُنَّ سراً ... كَ ﴾ [البقرة] فقد كني القرآن الكريم في هذه الآية عن الجمياع بالسر. . . (2) وما أروع هذا الإيجاز concession الذي تجده في قوله تعالى في مسورة المائلة، الآية الرابعة والستون -كنابية عن البخل والجود- ﴿وَقَالَتَ الْهُودُ يَدُ الله مَقُلُولَةٌ عُلَتْ أَيْدِيهِمْ وَلْعُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مِّسُوطَان ... ١ ١٤ ( المائدة ] ؛ فقد عبّر عن البخل والكرم بما يقربهما للأفهام، وكني عنهما باليد المغلولة نظرًا لما عليه نفس البخيل -تعالى الله عن ذلك علواً كبيرًا- من غلبة الأنانيـة والأثرة؛ إذ هي مناعةً للخير متسلطةً على صاحبها مقيدة له لا تجعله منطلقًا نحو فعل الخير، على خلاف اليد المبسوطة التي تشعرك بالتحرر من أدران النفس، فتقيم مع من حولها رباطًا من الود والسماحة والعطاء.

<sup>(1)</sup> شوقى ضيف، البلافة تطور وتاريخ، ص310.

<sup>(2)</sup> الأسلوب الكنائي، ص102.

والكناية تُقرب المعنى البعيد وتُصوره وتُخرجه في أبهى صورة محسوسة في أى موضع تَرِدُ فيه، ومن أمثلة ذلك قبولُ الله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ بَعَشُ الطَّالِمُ عَلَىٰ بَدَيْهِ بِقُولُ لاَ لَتِي وَقِع النَّخَلَاتُ مِع الرَّمُولِ سَبِها ﴿ ﴿ وَلَهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ وَالْحَسِرة التي وقع فيها الطَّالمُ نتيجة للندم الذي أصابه بعد أن أدرك الحقيقة (1). والصورة التي تدركها أبصارنا تُعد من أهم أنواع الصور الحسيسة على الإطلاق؛ لكونها تجمعلنا نقتتم بما شاهدناه، وإن يكن ذلك المقصود هو إبراز ما ينتابُ نفسَ الطَّالم من حسرة؛ حيث لا ينقمُ الندمُ أنذاك.

وربما تدعو بعضُ المواقف إلى أن تعدل عن التصريح باللفظ الذى يتعدر التصريح به ا فنعسمد إلى التكنية عن تلك المواقف بالرصر أو الإيماء أو الإنسارة مثلما ورد في الآية الكريمة: ﴿... أو جاء احد مُنكُم مِن العلاط ... ۞ ﴾ [المائدة] كناية عن قضاء الحاجة، أو في قوله تسمالي: ﴿مَا الْسَبِيحُ ابنُ مُرْيَمُ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلْتُ مِن قَلِهِ الرُسُلُ وَأَمَّهُ مِدْبِقَةً كَانَا يَأْكُلُانِ الطّعام... ۞ ﴾ [المائدة] كناية عن قضاء الحاجة أيضًا.

والتعبــيرُ الكنائى بهذا يُقوى فى الــنفس الإنسانية إنــانيــتها، ويجعلُ بينهــا ويين بقية المخلوقات ستارًا حريريًا ترى من ووائه، فتزين للناظرين.

وفى الكناية يجئ المعنى مُـويَّدًا بالدليل، وهو مــا أجمع عليـه علماءُ البــلاخة قــديًا وحديثًا؛ ومن الامثلة الموضحة له اقــول الإعرابية فى حديث أم ررع فى وصف روجها: له إنل قليلات المــــارع، كثيــراتُ المبارك، إذا سمعن صــوت المزهر أيقن أنهن هوالك. وغرض الاعرابية . . . أن تصف روجـها بالجود والكرم، (12) فإنها دلَّت عــلى كرمه بأن إبله سرعان ما تعلم بدنو أجلها قبل ذبحها وتقديمها للأضياف.

وقول الشنفرى:

يحلُّ بمنجاة من اللوم بيتُها إذا ما بيوتٌ بالمذمَّة حلَّت(3)

. . . كنايتسان، في الأولى ذكر الشساعر الصنفة، وهي المنجساة من اللوم، وذكر الموصوف، وهي المرأة، ولكنه لم ينسب العنفة والشرف إليها، بل إلى بيتسها، فنلاً على

<sup>(1)</sup> يوسف أبو العدوس، المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص203.

<sup>(2)</sup> المطل السائر 3، 60.

<sup>(3)</sup> كلا ورد بدلائل الإصجار، ص229، وفي بنية الإيضاح 3، 161.

ذلك على أنها المقصودة بالصفة ((1)؛ فقد تضافرت في البيت جميع مستويات الخطاب من مثل الحل، والمنجاة، والملوم، والملامة، والتكرار في تحل، وحلت، وبيتها، وبيوت، ومن وقسوع كنايتين تسقصدان إلى صمنى واحد هو إبراز شسرف هذه المرأة، ودَرْه كل الشبهات عنها، وكلتاهما مؤيدة بدليل، وذلك من شأنه أن يُبرهن على صحة ما يقوله الدارسون، وهو «أغلب ما تكون الكناية مصحوبة بالدليل إذا كانت عن صفة أو عن نسبة (2). ولا شك أن إبراز الشيء مسؤيدًا بدليله لهمو عما يَقبلُه الصقلُ، وتطمعن له النفس، وكأن الدليل شبيه بالحجة التي تقارع بها النفوس، وتسيجة لذلك بلغت الكناية هذا المبلغ المائها تفيد الالفاظ جمالاً، وتُكسب المعانى ديباجة وكمالاً وتحرّك النفوس إلى علمها وتدعو القلوب إلى فهمهاه(3).

وقد يُستمان بالكناية من طريق التعريض في بعض المواقف التي لا تتطلب خدش الحياه، أو مس مشاعر الناس كما هو الشأن في الخطب التي تسبق النواج عادة؛ قال الثماليي: «والتعريضُ في الخطبة أن تقول للمرأة: والله إنك لجميلة، وإنك لشابة، ولعل الله أن يرزقك بعلاً صاحاً، وإن النساء لمن حاجتي، وأشباهه من الكلامه(14).

وهكذا يتضع لك فيضلُ الأسلوبُ الكنائي على غيره من الأساليب، بحيث تفوقُ بلاغتُه التصريح إذا ما أحسن التسعير به داخل تلك المواقف التى تتطلب منًا الأ نصرح؛ فنعمد إلى الرمز والإبحاء والتعريض من أجل أن نؤثّر فيمن حولنا، أو نبلغَهم مقصودنا بطريقة لا مكاشفة فيها.

<sup>(1)</sup> المجاز المرسل والكناية، ص١٧٧.

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، مقدمة التحقيق، ص8.

<sup>(3)</sup> الطراز ١، ٤٣٥.

<sup>(4)</sup> الكناية والتعريض، ص١٦٧.

#### 2- نشأة مصطلح الكناية وتدرج البحث فيه،

لم يستطع مورخو البيان العربي أن يقطعوا برأي فاصل يحدد النشأة الحقيقية لمصطلح الكناية الذي يبدو أن انحداره وتشكّل مفهومه الذي استقر عليه فيما بعد في أذهان الناس كان بفضل النص القرآني الذي نزل بلسان عربي مبين؛ ففي سورة البقرة ورد التعريض والكناية بجانب بعضهما، كما وردت كناية عن الجماع في قوله تبارك وتعالى بعيد ذلك الموضع: ﴿وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِما عَرْضُتُم بِهِ مِنْ خِطّتِهُ النّبَاهِ أَوْ أَكْتَنَمْ فِي الفُسكُمْ عَلَمَ اللهُ أَلكُمْ سَدِّكُونَهُنْ وَلَكِن لا تُواعِدُونُ سِرًا إلا أن تَقُولُوا قُولاً مُمْرُولًا ... ﴿ وَلا البقرة ] (البقرة ] (المعربي مرتبطة بهذا النص القرآني أيما ارتباط، حتى أن قيامها عِلْمًا مستقلاً كان بفضل محاولة دراسة القرآن من ناحية مجازه ونظمه وإعجازه.

ومن المؤسف أنَّ الدارسين لا يكادون يَنُصُّونَ على هذا إلا لماسًا، وخاصة إذا تملَّق حديثُهم بنشأة المصطلح الكنائس وتدرجه نحو المعنى الاصطلاحى. ومن المؤكِّد أن تداول هذا المصطلح ظهر لدى علماء اللغة، وهم الطبقة الأولى منهم، وعلى رأسهم الخليل بن أحمد الفراهيدى مؤلِّف «كتاب العين» (ت 175هـ)، وسيبويه أبو بشر عسمرو بن عثمان بن قبر صاحب «الكتاب» (ت 180هـ)، والفراء يحيى بن زياد صاحب «معانى القرآن» (ت 207هـ).

وممًّا يؤكد الصلات السالفة الذكر أن علوم العربية كلها -ومنها البلاغة- نشات في ظلَّ النص القرآني تهتدى بهديه، وتقتبس منه من بيانه وأساليبه ولغته؛ فالمسطلح إذن نشأ حول النص القرآني؛ بحيث اقتبسه علماء اللغة بادئ ذي بده، وأصبح شائمًا في أوساطهم حستى ترسَّع مفهومه في مباحث البيان العربي. وذلك في رأيي هو التصور الصحيح لانحدار المصطلح وذيوعه فيما بعد.

فأمًّا جهودُ الحليل بن أحمد في التعبير الكنائي فتظهر في عدة مواضع وردتُ في معجمه «العين»؛ ففي مادة (جمع) يقـول الحليل: «والمجامعةُ والجماعُ كنايةٌ عن الفعل،

 <sup>(1)</sup> قال الزمخشرى: «ولكن لا تواصدوهن سرا، والسر كناية هن النكاح الذى هو الوطء؛ لانه عا يُسرّ. . . .
 الكشاف 1، 137 ، 138.

ويقسول الخليل في مادة كسنى: «كنى فلان يكنى حسن كذا وعن اسم كذا: إذا تكلم بغيره عما يستلل به عليه، نحو الجماع والضائط والرفث ونحوه. والكنية للرجل، وأهل المسرة يقولون: فلان يكنى بأبي عبد الله، وغيرهم يقول: يكنى بعبد الله، وهذا خلط؛ الا ترى أنك تقول: يسسمى زيد ويكنى أبا عمرو ويكنى بأبي عمروه<sup>(4)</sup>. وهذه الدلالاتُ الكنائية التى أوردها جسيمها قرآئية لا تختلف عن دلالات الكناية عند البلاغيين المتاخرين، وهي من الشواهد الحبة على مدى ما أسهم به علما، اللغة في تبلور مفهوم الكناية إيان بداية تشكله.

ولم يغفل الحليل -في مادة كني- تحديد مفهوم الكناية على ما يبدو، وإن يكن عامًا متضمنًا مسعنى الستر والإخفاء، فينص عسلى أن الكنية -وهى في الأعلام- تماثل الكناية التي هي في المعاني، وهذه الفكرة ستقود إلى مسسألة أخرى هي اشتقاق الكناية أهي من الستر أو من الكنية؟

ولا يختلف الخليل مع علماء اللغة في المفهوم اللغوى للكناية باعتبارها ضميرًا قال: «وأما هو فكناية التذكير وهي كناية التسائيث، فإذا وقفت علمي هو وصلت الواو فقلت هوه، وإذا أدرجت طرحت هاء الصلة»(5).

> > (4) المين 5، 411.(5) المين 4، 105.

ويركى بعضُ الدارسين أن كنابات الخليل من ذلك النوع البسسيط الذى يكنى عن الموصوف باللفظ المرده فليس فى الموصوف باللفظ المرد عن المفرد، فليس فى امشاله كناية تركيب عن صفرد، أو عن تركيب، أو كناية بمفسرد عن تركيب أو جملة . . . . الالك وإن كنتُ أرى أن الصواب هو أن هذه الكنايات ليست من المغموض والتعقيد ما يضفى عليها طابع الادبية أو الشعرية على سبيل المثال، لكونها جاءت فى آى الذكر الحكيم، ولها أغراض تهذيب وتأديب خلق الاجتماع، ولذلك أتتُ قريبةً إلى عقولهم وأفهامهم.

وأما سيبويه فتعرَّض للكناية في كتابه، وأوردَ لها أمثلةً من مثل وقولك: له كلا وكذا درهما، وهو مُسهم في الأشياء بمنزلة كم، وهو كناية للمدد بمنزلة فلان إذا كنيت به في الاسماء.. ء (2)، بحيث تُمتبر آراؤه، لا بل جهوده مكملة لجهود الخليل، فإن الكناية عنده -على ما يسدو- تعنى ما تَمنيه عند علماء اللغة، أي الضمير، وذلك واضع في المنال السابق. وقال في موضع آخر: وأما فلان فإنما هو كناية عن اسم سُمَّى به المحدث عنه، خاص غالب وقد اضطر الشاعر فبناه على حرفين في هذا المعنى؛ قال أبو النجم: في مذا المعنى؛ قال أبو النجم:

ففلان كناية عن شخص غير معلوم واسمه مستور فهو مماثل عندئد لدلالة الضمير لما يشملهما من خفاء، وبهذا يتضح مفهوم الكناية عند سيبويه؛ إذ قيريد بها المعنى اللغوى فقط، بأن يريد مجرد الحفساء والستر حين يتكلم بشئ وهو يريد غيره، أو كمان جاهلاً باسم المحدّث عنه . . . (4).

ولم يفتأ سيبويه يستشهد للتعبير الكنائى بالأمشلة التى تدلُّ كلها على المضمرات وما يشبهها؛ قال فى موضع: «فإن كان المسئولُ عنه من غير الإنس، فالجواب الهن والهنة، والفلان والفلان والفلان والفلان والفلان خانية عن غير الأدمين (6.2). وهكذا يشخبع أن إلحاق لام التعمريف يدل على غير العاقلين تمييزًا لهم عن العاقلين، كما لم يغفل سيبويه دلالة الكنية كما جاء بباب «الألقاب»: لأن أصل التسمية والدنى وقع عليه الأسماء أن يكون للرجل اسمان: أحدهما مضاف والآخر مفرد أو مضاف، ويكون أحدهما وصفًا للآخر،

<sup>(1)</sup> نعيم علوية، نحو الصوت ونحو المعنى، ص67.

<sup>(2)</sup> الكتاب 2، 170.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 2، 170.

<sup>(4)</sup> عبد القادر حسين، أثر النحاة في البحث البلاغي، ص121.

<sup>(5)</sup> الكتاب 2، 415.

وذلك الاسم والكنية وهو قولك: زيد أبو حصرو، وأبو عصرو زيد.... (1). وهذه وجهة من البحث لا تخفى قيمتها في بحث هذا التعبير في العربية؛ لكونها تكشف عن بحث الله التعبير في العربية؛ لكونها تكشف عن بلاحية أن خلبة الإضمار والستر والإخفاء على الكناية هو الذي كان سائداً في أوساط المبعونين، وهو بالتالي المعنى اللغوى الصرف؛ فالإخفاء يكون بالتعبير بلفظ آخر غير اللفظ الوضعي، لأجل فايات وأهداف يريد المتكلم أن يشتها للمتلقين، كما تكون الكناية بمنى الضمير مهما كان نوحه؛ يقول إبراهيم عبد الحميد السيد التلب: ووالحق أنَّ النحويين عصومًا يستعملون الكناية بمنى الضمير، ويستعملونها في التعبير عن المراد المنطق أخر غير اللفظ الموضوع له.. و(2). وهي بذلك غير الكناية التي عهدناها عند البلاغين المتأخرين، والتي تكون نتيجة لازم المني، وإن تكن المسافة بين المفهومين هيئة البلاغين المتأخرين، والتي تكون نتيجة لازم المني، وإن تكن المسافة بين المفهومين هيئة حتى وجدنا أحمد سعد محمد يشير وإلى أن صاحب الكناب قد تطرق إلى مصطلح حتى وجدنا أحمد سعد محمد يشير وإلى أن صاحب الكناب قد تطرق إلى مصطلح الكناية بوصفه مصطلحًا لغوبًا، يكاد يقترب حمن وجهة نظرى من دلالة المصطلح البلاغي... و(3).

ويَّسِقى أن نبحث عن الدافع الحقيقى وراه إخفاه المعنى؛ إذ نراه فى التحرج من التصريح بلغظ قبيح أو مستهجّن، أو إخفاه معنى؛ لأن الموقف يتطلبُ ذلك، حتى ليبدو القاتلُ على قدر من التهذيب؛ يقول عبد الرحمن شهاب أحمد: "ولعل الدافع الأساسى بادئ ذى بده كأن يرمى إلى عدم التصريح بما يُستهجن ذكره ولا يُستحب إظهاره (4).

وفي رأيى أن الاعتبارَ بسبب واحد وجَعله أساسًا في ظهور الكناية أمرَّ مُستبعَدًا لأن أضراضَ المعبرين بالكنايات لا تكمُن وراء ذلك الــفرض، بل تتــعدد بــتعــدد المقامــات والاحوال.

وفى كتاب سيبويه أساليب تدلً على أنه لم يكن يجهلُ التعبيرَ الكنائى على أقل تقدير ؛ ولهنا ساقها بعضُ الدارسين أصثلةً من كتابه ليستدلوا بها على تلك الحقيقة ؛ فمثاله: إنه لصلب القناة: يدل على منعة المتحدَّث عنه وقوة شكيمته، كما يدل مثاله: «إنه لمن شجرة صالحة» على عراقة أصله وسمو نسبه وصلاحه، على سعة الكلام، وإذا أردنا مصطلحًا بلاغيًا لهذا التنفسير -إن صح- فإننا لا نجد له إلا الكناية، وكذا في مشاله: «هذا ثوب دون»: كناية عن رداءته، وقد يكون هذا مراد صاحب الكناية» وكل على أن إيراد سيبويه لبعض العبارات الكنائية قد لا يدل على أنه كان واعبًا بالكناية الوعى النام، خاصة عندما نعلم أنها أسلوب من أساليب العرب التي كانت تنزع إليها

<sup>(1)</sup> الكتاب 3، 295. (2) مصطلحات بياتية، ص135.

<sup>(3)</sup> الأصول في كتاب سيبويه وأثرها في البحث البلاغي، ص330.

 <sup>(4)</sup> عبد الرحمن شهاب أحمد، منهج البلاغيين في بحثهم لمطلح الكتابة، مجلة آداب المستمرية، ص54،
 لمدد 10، 1984.

<sup>(5)</sup> الأصول البلاغية في كتاب سيبويه وأثرها في البحث البلاغي، ص333.

فسقدمها على الإفصاح في بعض الأحيان؛ قال الجاحظ: قبل ربّ كناية تُربى على إفصاح....ق<sup>(1)</sup>؛ خاصة في المواضع التي تحسن فيه والمنقامات التي تليق: قويعيبون الرجل إذا كنان يكاشف في كل شيء...، (2) فنحن إذن لا نشهم من إيراد تلك العبارات الكنائية إلا أنها من تلك الأساليب. وأما أن سيبويه أوردها ليدل بنها على معرفته بالكناية؛ فأمر مستبعد، لكون أن غايته وهي تأسيس العلوم العربية تطلبت منه أن يستشهد بكلام العرب الموثوق بعربيتهم، وهم العرب الفصحاء، سواء أكان شعراً أر ينتشهد بكلام العرب الموثوق بعربيتهم، وهم العرب الفصحاء، سواء أكان شعراً أر

ويذهب بعض الدارسين إلى القول بأن أصل الكنايات أمثال تعبير عن حالات من الإخفاء والتغطية؛ وفمن الأمثال قولهم: وتسمع بالمعيدى خير من أن تراه، يُضرب ثلاً للذى رؤيته دون السماع به ... وكذلك قولهم: وعلى أهلها جنت براقش، يُضرب ثلاً مشلاً للرجل الذى يَهلك قومُه بسببه (3). وهو ترجيع لا يستند إلى أدلة، وإن يكن العلماء يُخصون عداً من الأمثال العربية ويصنفونها ضمن الكنايات؛ قال ابن الآثير: وومن هذا القسم ما ورد من أمثال العرب؛ كقولهم: إياك وعقيلة الملح: وذاك كناية عن المرأة الحسناء في منبت السوه؛ فإن عقيلة الملح هي اللؤلؤة تكون في البحر، فهي حسنة وموضعها ملح، وكذلك قولهم: (لبس له جلد النمره: كناية عن العداوة ...ه(٩). ولكنهم -فيما أعتقد- لا يعتبرون تلك الأمثال أصلاً للكنايات؛ لضياع هذه الحكلة المفقودة التي تدلنا على حقيقة تحولها من أمثال إلى ظاهرة أسلوبية مورَّعة بين المشعر والتر.

وحتى يكتمل تصورنا لنشاة المصطلح الكنائي بادئ أصره ها هو عالم لغوى كوفي وهو الفراء لا يستمد في ما أورده في كتابه قسماني القرآن، عن المفهوم اللغوى للكناية، والذي يعني الضميس، وإخفاه الشيء، قال عبد القادر حسين: قولو استعرضنا الأمثلة التي عبر عنها بلفظ الكناية، لوجدنا معظمها يدل على أن الكناية عنده معناها الضمير، وهو إدراك لغوى؛ لأنهم يضمرون الشيء أو يكنون عنه إذا أرادوا إخفاهه (6). وكان هذا المفهوم -على ما يبدو- هو السائد إبان القرن الثاني للهجرة؛ بعيث نرجع أن الانكباب على النص القرآني، وعلى دراسته من الوجهة اللغوية هو الذي أدى إلى أن يعم هذا المفهوم في أوساط العلماء ومنهم الفراه، ومن الشواهد التي ساقها أثناء حديثه عن الكنايات قوله تبارك وتعالى: ﴿ ... فأتوا بسُورة مِن نَظِهِ ... \* ﴿ } [البقرة]. يقول: قالهاه

البيان والنبين 2، 7.
 البيان والنبين 2، 7.

<sup>(3)</sup> منهج البلافيين في بحثهم لمسطلح الكناية، مجلة آداب المستصرية، ص54، العدد 10، 1984.

<sup>(4)</sup> المثل السائر 3، 66. (5) أثر النحاة في البحث البلاغي، ص159.

كناية عن القرآن، فأتوا بسورة من مثل القرآن، (1). ومن شواهده أيضًا ما ورد في الآية الكرية: ﴿... وَهُو مُعْرَمٌ عَلَكُمْ ... ﴿ ﴾ [البقرة] إن شئت جعلت (هو) كناية عن الإخراج ﴿... وَهُو مُعْرَمٌ عَلَكُم وَارِهِمْ ... ۞ ﴾ [البقرة]. أى وهو مُعرَم عليكم، لا الإخراج ﴿... وَتُعْرَفُونَ فَرِيقًا مَكُمُ مَن وَارِهُم ... ۞ ﴾ [البقرة]. أى وهو مُعرَم عليكم، لا يريد: إخراجهم محرم عليكم، (2). والرأى عندى أن اكتساب الكناية معنى الضمير قد الخذ يترسخ شيئًا في أوساط اللغويين، وربما عاد الفضلُ فيه إلى علماء الكوفة مثل الغراء؛ فابن هشام يقول بصدد الحديث عن المضمر: "ويسمى «الضمير» أيضًا، ويسميه الكوفيون الكناية، والمكنى (3). وترى الفراء في بعض المواضع يعتمد على التفسير بالمائور؛ في بعض المواضع يعتمد على التفسير بالمائور؛ في بعض المواضع يعتمد على التفسير تعالى: ﴿ ... وَلَكُن لا تُواعِدُومُنْ سُواً ... ۞ ﴾ [البقرة] يقول: لا يصفن أحدكم نفسه في عدتها بالرغبة في النكاح والإكتار منه... عن ابن عباس أنه قبال السر في هذا الموضع الكناح، وأنشد عنه بيت امرئ القيس:

أَلاَ زحمت بسباسة اليوَّمُ اننى كبرتُ والأَ يشهدَ السرُّ امثالى(4)

قال الفراه: ويرى أنه مما كنى الله عنه «قال: ﴿ ... أَوْ جَاهَ أَحَدُّ مِنْكُمْ مِنْ الْفَائِط ... ﴿ ﴾ [المائدة](5)»، هذا وإن لم يجرح بالدلالة المقصودة من الكناية، وهي لزومية.

وثمة عديد من المواضع -كما يدلنا كتاب المعانى القرآنا» تَوقف فيها الفراه ليفسر كناياتها من مثل «الكناية بالغائط عن الحلوة لإرادة الحاجة، وباللغو في قوله تعالى: ﴿ .. وَإِذَا مَرُوا بِاللَّهِ مَرُوا كِرَامًا ﴿ آَكِ ﴾ [الفرقان] ذكر أنهم كانوا إذا أجروا ذكر النساه كنوا عن قبيح الكلام فيهم، ، فذلك مرورهم به (6)، وجميع تلك الدلالات التي ذكرها هي نفسها التي نجدها لدى البلاغيين المتاخرين، فلا خلاف في التفسير والتأويل.

ولقد أفضت جهود الفراء إلى الاهتداء إلى التعريض فى آى الذكر الحكيم؛ وفى هذا الصدد يقول عبد القادر حسين: «وإذا نظرنا إلى الفراء نجد معنى التسعريض واضحًا فى ذهنه...عًا يجعلنا نعتقد أن الفراء كان رائدًا فى هذا المضمار، دون سواه من العلماء...

<sup>(1)</sup> معاتى القرآن 1، 19.

<sup>(2)</sup> معانى القرآن 1 ، 50 .

<sup>(3)</sup> شرح شذور اللعب، ص134.

 <sup>(4)</sup> ممانى القرآن 1، 153، والبيت بالديوان، مر28 مع بعض التغيير:
 ألا زحمت بسياسة اليوم أننى
 كبرت وألا يُحسن اللهو أمثالي

<sup>(5)</sup> مماني القرآن 1، 153.

<sup>(6)</sup> معانى القرآن 2، 274.

فيقول في قوله تعالى: ﴿ ... وَإِنَّا أَوْ إِبَّاكُمْ لَعَنَى أَوْ فِي حَلَالُ مُجِيْرِ ۗ ﴾ [سبأ] والمعنى في قوله: ﴿ وَإِنَّا أَوْ إِبِنَا أَوْ أَيْ أَمَالُ مَا وَالْكُمْ أَيْفُ الْصَالُونَ أَوْ مَهْتُدُونَ، وَهُو يَعْلَمُ أَنْ رَسُولُهُ الْمُهَدِّدِي، وَأَنْ غَيْرِهُ الصَّالِ... فأنت تقول في الكلام للرجل: إن أحدنا لكاذب، فكذبته تكذيبًا غير مكشوف، وهو في القرآن وفي كلام العرب كثير. . ه (1).

ومن الواضح أنه لا يدلنا على صلته بالكناية، أو على أنه فسرع منها صلى سبيل المشال، وهو بإدراكه ذلك يؤكد صلة النص المقرآني بنشأة التسبير الكنائي في أولى مراحله، وأنه المظن الأول الذي استوحى منه العلماء مصطلحي التعريض والكناية.

ويعتقد كشير من الدارسين أن أبا حبيدة معمر بن المثنى هو السبساق إلى معرفة المجال بأنواعه المختلفة بتأليف كتاب «مجال القرآن» الذي يبدو أن طابع التفسير كان خالبًا ع به، وهو تفسير ينصب على العبارات والأساليب، وإن يكن لا يعنى بالمجال ما نعنيه اليوم عند إطلاقنا له «لم يعن بالمجال ما هو قسيم الحقيقة، وإنما عنى بمجال الآية ما يعبر به عن الآية ... (2).

ويبدو أن الكنايات من ضمن ما يُعبر به عن بعض دلالات الذكر الحكيم؛ بحيث جاءت في كثيرٍ من المواضع تعنى تارةً الضمير أو الشئ المكنى عنه تكنيةً عامة، وتارةً أخرى تعنى المعانى البعيدة من الكنايات القرآنية كما عهدناها عند البلاغيين المتأخرين.

ومن الشواهد التي أوردها وفيسها الكناية بمنى الضمير؛ قال: «ومن مسجار ما يُحوَّل خبره إلى شئ من مسببه، ويترك حسره هو؛ قال: ﴿ ... فَطَلَتْ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاصِهِنَ ۞﴾ [الشمراه] حول الحبر إلى الكناية التي في آخر الاعناق،(3).

وقال في منوضع آخر: وومن مجاز منا جاه من الكنايات في مواضع الاستماه بدلاً منهن اقال: ﴿ ... إِنَّمَا صَنَّعُوا كَيْدُ سَاجِرِ ... ﴿ إِلَّهَ أَلَاهُ مَنْتُوا كَيْدُ سَاجِرِ ... ﴿ إِلَّهَ أَلَاهُ مَنْتُ مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى ا

<sup>(1)</sup> أثر النحاة في البحث البلاغي، ومعانى القرآن 2، 362.

<sup>(2)</sup> ابن تيمية، كتاب الإيمان، ص81.

<sup>(3)</sup> مجاز القرآن 1، 121.

<sup>(4)</sup> مجاز القرآن 1، 15.

عن الاسم؛ بحبث يمكن تقديرُ موقعها بضرب من التأويل. وإذا أنت أنعمت النظر في دلالة الكناية أو المضمر عنده أدركت أن معناها أعم من دلالة الكناية الاصطلاحية؛ قال محمود شيخون: ق... يتضح لنا أن مفهوم الكناية عند أبي عبيدة عام فهو ستر المعنى محمود شيخون: ق... يتضح لنا أن مفهوم الكناية عند أبي عبيدة عام فهو ستر المعنى وراء أي لفظ آخر غير اللفظ الاصلى (أ). ولا أدل على ذلك من قسوله في الآية الكريمة: قومجازُ ما قرآته الاثمة بلغاتها؛ فجاء لفظه على وجهين، أو أكثر من ذلك؛ وقا أهل المدينة: ﴿ ... فَم تُشَرُونَ ﴿ إلله بنون الكناية ؛ كقولك : تبشرونني (2). وهو وإن يكن قد وقف عند كنايات القرآن مفرًا ومبينا المقصود منها؛ مثل: ﴿ ... أو جاء أحد من أسلط ... ﴿ ) [المعتبر من حاجة ذي البطن، والغنائط: الفيح من منها الكناية الأصطلاحية، وهي كناية عن موصوف. كما أنه يفسر الكناية في قوله تعالى: ﴿ ... أو لاستُم الناء ... ۞ [الماس: النكاح لمستم ولامستم اكثر ((4) كناية في آلها في آلها على ألها على ألها على ألها على المارة على آلها على المارة على آلها على المارة على ألها على أله على آلها على المارة على ألها على المارة على آلها على المارة على ألها على المارة المارة على المارة على ألها على المارة على ألها على المارة المارة على ألها على المارة على ألها على المارة على ألها على المارة على ألها على المارة على

فَرَمَيْتُ غَفْلَةَ عَيِّنِهِ مِنْ شَاتِهِ فَأَصَبَّتُ حَبَّةً قَلْبِهَا وطُحَالِها يعنى امراة الرجل<sup>ه(5)</sup>.

والكناية بالشاة عن المرأة، وردت أيضًا في شعر عنترة العبسي:

ابا شاة ما قنص لمن حلت له حرمت على ولينها لم تحرم (6)

فكنى عن امرأة، وقال: أى صيد أنت لمن يحل له أن يصيدك. . . ، <sup>(ל)</sup>.

فأبو عبيدة يتكئ على كلام العرب فى تفسير كنايات القرآن، مهتديًا فى ذلك بما نصح به الصحابةُ الأجلاءُ كلَّ مَن أشكل عليه شىءٌ من القرآن، وما ذلك إلا لأنَّ القرآن نزل بلغة العرب، وفيه من الأساليب ما يماثل العربية، وفيه ما يفوقها. وهو يسوق

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص8.

<sup>(2)</sup> مجاز القرآن 1، 13.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 1، 128.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق 1، 181.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق 2، 181، وبيت الأحشى بديواته، ص227.

<sup>(6)</sup> هو بيت من معلقته، راجم ديوان هنترة، ص23.

<sup>(7)</sup> الكناية والتعريض، ص7، 8.

العبارة بما يدل على أنه أصبح واعيًا بمقصود التعبير الكنائي، من مثل «سوه اتهما كناية عن فرجيهماه (1). وبما يؤكد هذه الفكرة إشارتُه في موضع من كتابه إلى أن الكناية لفظ ليس له دلالة وضعية أو لخوية، وإنما يفهسم بالروية والعقل من خلال السياق، قال: «وهذا اللفظ في العبارة لم يُوضع في الأصل عند أصحاب اللغة والدلالة على هذا المعنى، وإنما فهمت تلك الدلالة من سياق الكلام بشيء من الروية وإعمال العقل (2). وهي إحدى خصوصيات التعبير الكنائي الذي فيه تجاوز لدلالات الألفاظ بحيث تأتى الدلالة فيه عقلية لا تدرك إلا بالتأمل والروية.

وقد شكَّلتُ مثل هذه الرؤى البيانية نوعًا من التوجه نحو التأسيس الفعلى لمباحث البيان العربى، ومنه الكناية. وبذلك فإن أبا عبيدةً يشكل حلقةً من الحلقات الموه ولة لعلماء النحو واللغة في البحث الكنائي؛ بحيث تعتبر آراؤه متممةً لآراه الخليل وسيبويه والفراء، خاصة وأنه ويستعمل الكناية تارةً بمعنى الضمير، وتارةً بمعنى التعبير عن المراد بلفظ غير اللفظ الموضوع له- كما رأينا عند اللغويين والنحويين...»

ومع ذلك بقى المصطلع فضفاضا دون تحديد يُبرز لنا مالامحه البلاغية، ويفصل بينه وبين غيره من صور البيان (3). وهذا إذا قابلنا بينه وبين المعنى الاصطلاحى للكناية، بحيث يظهر الاضطراب لديه في عدم دلالة مصطلع الكناية بدقة على التعبير الكنائئ المعنادة من يقول محمد فتيح: «يستخدم أبو عبيدة المجاز . . . ليشير إلى المعانى الكنائية المستفادة من معانى التراكيب الحقيقية بوصفها لوازمها . ويكشف حديثة عن هذه المعانى وتراكيبها عن اضطراب المصطلح عنده؛ ففيه ما يشير إلى كون هذه التراكيب من قبيل المجاز أو المثل أو التشبيه أو الكناية . . . (4).

والرأى عندى أن تداخلَ الصور السبانية ظللَّ لصيقًا بـالكناية، وقد لَحَظُه البلاغـيون المتأخرون فأشار إليه ابن الآثير<sup>(5)</sup> فى أكثر من موضع بقـوله: «إن العلماء لم يفرقوا بين الكناية والتعريض، وبين الكناية والاستعارة».

وقد يكون هذا الاضطرابُ دليلاً على التحولات التي تمر بها كشيرٌ من العلوم عندما تكون في طور النشأة والتشكل الأول.

<sup>(1)</sup> مجاز القرآن 1، 212.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 1، 136.

<sup>(3)</sup> مصطلحات بياتية، ص138.

<sup>(4)</sup> محمد فتيح، مفهوم المجاز، ومجاز القرآن لابي عبيدة، ص27.

<sup>(5)</sup> المثل السائر 3، 63، 94.

شُهدتُ أواخرُ المقرن الثالث الهجري ظهورَ شخصية أدبية على قَدْر كبير من الإلمام بالثقافة العربية، مع الاطَّلاع الواسع على ثقافة العصر التي كان التنوعُ أهمُّ ما يميزها عن غيرها من ثقافيات العصور الأخرى. ذلك الأديبُ العالم هو أبو عثميان عمرو بن بحر الجاحظ (ت 255هـ) صاحب المؤلفات العديدة، والتي من أهمها كـتاباه «البيان والتبيين» والحيوان، وهما الكتابان اللذان ضمنهما آراءً في التعبير الكنائي، وإن يكن ألُّف كتابًا آخر يتصل بموضوع الكناية أشار إليه في الجزء الأول من كستاب «البيان والتبيين»، ويظهر أنه عنونه بـ اكتباب الأسماء والكنر والألقباب والأنباز ع<sup>(1)</sup>. وهو ما يدل على أنه أولل الكناية أهمية بالغة؛ لما تتصل به من علاقة وثيقة بالكني، وحسبنا هنا أن نذكِّر بمنظور بعض العلماء الذين يجعلون الكناية مـشتقّة من الكني<sup>(2)</sup>، ويظهر أن الجاحظ عني -إلى جانب الكناية- بمصطلح التعريض، وهو عنده لا يختلف في دلالته عليها، وقد تتضاءل أهميتهما، خاصة إذا كان المقام يتطلبُ الإطالةَ للإنهام والإقناع، كما نقف على ذلك في نصُّ منسوب لابن المقفـع. فالواجب في الخطبة أن يطيل الخاطب ويقـصر المجيب وفسُّ على ذلك، فإن للإطالة مناسبات تستحسن فيها، وللتقصير -وهو الإيجاز- مواطن يُقدم فيها، وعندما سُئل أبو يعقوب عن خطبة قيس بن خمارجة بن سنان، وقد خطب يومًا إلى الليل فما أعاد كلمة ولا معنى، لم لا يكتفى فيها بالإيجاز؟ قال: (أوماً علمت أن الكنايةَ والتعريض لا يعملان في العـقول عمل الإنصاح والكشف،(<sup>3)</sup>. وقد وهُم بعضُ الدارسين فظنّ أن النص للجاحظ وهو ليس له، وإنما أورده ليستشهد به على أن الغرض هو الذي يدفع الخطيب إلى أن يسلك سبيل التصريح والكشف، أو ينزع إلى الكناية والتعريض.

وأنت إذا أنعمت النظر في دلالة الكناية والتعريض في النص السابق وجدت أن لا حدود فاصلة بينهما، وكأنهما مترادفان في دلالتيهما على الإخفاء والستر؛ فالجاحظ الم يُفرق بين الكناية والتعريض، والذي يُفهم من شواهده التي أوردها للكناية وتعليقه عليها أنه لا يرى فرقا بينهما وأن الاسمين عنده مترادفانه(4). وربما أورد بعض الاخبار وقصر الحديث فيها على التعريض حتى يدل على أنه من أساليب العرب وطريقة جارية في محاوراتهم؛ مثل حديث اعتبة بن عمر بن هشام وخالد بن عبد الله القهسرى؛ فقال

<sup>(1)</sup> البيان رائبيين 1، 146.

 <sup>(2)</sup> قال ابن الأثير: «وقد تأولت الكتابة بغير مله؛ وهي أنها مأخوذة من الكتبة التي يقال فيها أبو فلان» المثل
 السائر 3، 53.

<sup>(3)</sup> البيان والنبيين 1، 116، 117.

<sup>(4)</sup> الأسلوب الكنائي، ص8.

خسالد -يُصَرَّض به- إن هـا هنا رجـالاً يَـدَّانون في أمـوالـهم، فـإذا فَنِـيت ادَّانوا في أعراضهمه.

فعلم القرشى أنه يُعرَّض به. فقال القرشى: أصلح الله الأمير، إن رجالاً من الرجال تكون أموالهم أكثر من مروءاتهم، فأولئك تبقى لهم أسوالهم، ورجالاً تكون مروءاتهم أكثر من أموالهم، فهذا نفدت ادَّانوا على سَعة ما هند الله، فهخجل خالد، وقال: إنك لنهم ما هلمته(1).

وقد عنى الجاحظ بإيراد الشواهد دون أن يشرحها، ويبين مدى دلالتها على القواعد، وفقد كان مشغولاً بإيراد النماذج البلاغية، وقلمًا عنى بتوضيح دلالة المثال على القاعدة البلاغية التى يقررها (2). في حين يتغافل هؤلاء الدارسون عن عدم اهتمام الجاحظ مَنَّ القواعد التى كان له منها نصيبٌ ضيل، وهو ماخذٌ يتعلق بالجانب المنهجي في كتابيء.

ونحنُ إذا انتقلنا لمعرفة دلالة الكناية عنده وجدناها عبامَّة تقابلُ التصريحَ والإفصاحَ، مثلما نجد في قول بعض أهل الهند: «جماعُ البلاغة البصرُ بالحجة، والمعرفة بمواضع الفرصة، ثم قال: ومن البصر بالحجة والمعرفة بمواضع الفرصة أن تدع الإفصاحَ بها إلى الكناية عنها، إذا كان الإفصاحُ أوعرَ طريقةً...،(3).

ويبدو أن الجاحظ ينص ضَمنيًا على أن دلالةَ الكناية عقليةً، باصتبار أن المتكلمَ يدعُ التصريح، وينزع إلى الكناية كلما صَعُب عليه ذلك. وفي ذلك ما فيه من تأمل وحسن تقدير.

وأما هذا المفهوم العام للكناية فيدل عليه اكثر من موضع في مؤلفاته؛ فالكناية تقابلُ دائمًا الإفسصاح، وربما أغنت صنه في بعض المقاسات؛ قال الجاحظ: ٥٠٠٠ ربّ كـلمة تُغنى عن خطبة، وتنوب عن رسالة، بل ربّ كـناية تُربى على إفصاح، ولحظ ٍ يدل على ضمير . . . (4).

ومعنى ذلك أن الكناية هي «التسعبير هن المعنى تلمياحًا لا تصريحًا وإفصاحًا، كلما ا اقتضى الحال ذلك. . . ، (5). وبذلك يتضع أن المقام هو الذي يحدد نوع الصياغة الكنائية

<sup>(1)</sup> البيان والتبين 2، 201.

<sup>(2)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص56.

<sup>(3)</sup> البيان والنبيين 1، 88.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق 2، 7.

<sup>(5)</sup> عبد العزيز عتبق، علم البيان، ص202.

في نهاية المطاف. وكانً الباث<sup>(1)</sup> واقع تحت سطوته ومستلزماته. وربما جاءت الكناية في الاسماء فصارت كُنية المجبت يصير للرجل اسمان إذا تُودى بهما استحسن احدهما، وهو «الكنية» التي تبدأ بأبو فلان أو بأم فلان الم فيها من تفخيم وتعظيم وإجلال يعود إلى إسناد الأبوة للمكنّى عنه المحبث يُجعل أصلاً يَشرُف به الإنسان وتعلو منزلته. والواقع أن للكنية بُعلنا اجتماعيًا ودينيًا يضاف إلى دلالته اللغوية افإن «التكنية من السنّة والادب والحسن . . وقلَّ من المشاهير في الجاهلية والإسلام من ليس له لقب، ولم تزل هذه الألقاب الحسنة في الأمم كلها من العرب والعجم تَجْرى في مخاطباتهم ومكاتباتهم من غير نكيره (2). وما دامت للكنية حرهي بمني الكناية - هذه الأهمية المؤرب المرب من غير نكيره (2). وما دامت للكنية حرهي بمني الكناية - هذه الأهمية أم حكيم، نم حتى دعاهم ذلك إلى المتقدم في تلك الكني . . . (3). وقد حاول بعض الدارسين نم حتى دعاهم ذلك إلى المتقدم في تلك الكني . . . (3). وقد حاول بعض الدارسين تضم حتى دعاهم ذلك إلى المتعدم في تلك الكني . . . (4) وذلك حتى يتطابق مع مسمّاه الذي تقدمت به سنوات عمره ، وكان التطور الحاصل في عمر الإنسان يقابله هذا المؤر الدلالي الأوه والكنية . .

وثمة بعض الدلالات الكنائية التي تجمعها قريبة من الصفات الحلقية التي تشيع في المجتمعات البشرية، وقد أورد منها الجاحظ بعض الأسئلة، وهي: قال شريع: «الحدة كناية عن الجهل»، وقال أبو هبيدة: «المعارضة كناية عن الجهاه، وقال: «وإذا قالوا: للعامل مستقص؛ فتلك كناية عن الجوره(5).

ومَن هنا تجد الكناية والادبُ يتطابقان في الغاية؛ ففي الكناية سترٌ لما لا يُستحسن، وفي الادب إخفاءٌ لكل مستبشم من القول والفعل، «أسا ارتباطُ الكناية بموضوع الادب

 <sup>(1)</sup> يقابل البناث مصطلح "destinateur: n.m" وهو عنصر من عناصسر عملية التبليغ، التي تتم عادة بينه
 ويين المتلقي، قال جاكوبسن:

<sup>&</sup>quot;(Jakobson): Celui qui émet le message linguistique, par opposition au "destinataire": celui auquel est destiné le message, on dit également "émetteur" ou "locuteur"".

R. Galisson/ D. Coste, Dictionnaire de didactique des langues, Hachette, Paris, 1976, p. 147.

<sup>(2)</sup> الكشاف، 6، 19. (3) البيان والبيين، 1، 146، 147.

<sup>(4)</sup> محمد الصغير بناني، النظريات اللسانية والبلافية والادبية عند الجاحظ من خلال البيان والنبيين، ص324.

<sup>(5)</sup> البيان والتبيين، 1، 263، الحدة: القوة. يقال: أخذته حدة الغضب.

العارضة: ويقال هو قوى العارضة: فو جلد وصرامة وقدرة على الكلام وفو بديهة ورأى جيد (ج) عوارض. البذاه: بلما بدرًا، ويذه": ساء خلقه، وبذا هليه: أفحش في منطقه، راجم المجم الوسيط 1، 46.

عند الجاحظ فيمكن الشماسُه فى الغاية المشتركة التى يَرْمَى إليسها كل منهماه<sup>(1)</sup>. وبذلك تلتقى القيمُ الاخلاقية والفنيسة فى عقل المبدع، وهو ما يُبرهن على أن الخطاب الادبى بما يزخر به من قيم إنما يتوجَّهُ به المبدعون إلى جمهور الناس

وقد عقد الجاحظ بعض الإبواب لما أسماه وبالفطن وفهم الرطانات والكنايات والفهم والإفهام ساق فيه قصصًا تمتاز بالتشويق والإثارة والسخرية من طريسق الكناية، مثل حديث المرأة التي طَرَقها اللصوص: وفقالت لأمتها: اخرجي من ها هنا؟ قالت: ها هنا حيان، والحمارس، وعامس، والحارث، ورأس عنز، وشادن، وراعبًا بهمنا...، (2)؛ حيان، والحمارس، وعامس، والحارث، ورأس عنز، وشادن، وراعبًا بهمنا...، (2)؛ من واللمانات، وكل رطانة دليل عجمة وتلك القصص -في واقع الامر- تدل على أن الجاحظ كان عالمًا بالتعبير الكنائي، وعلى أن الغالب عليه هو الستر والإخفاء؛ مثل دلالة التراب، واالشوك، في قصة والعطاردي، بحيث رمي وكرب بن صفوان... حين سألوه أن يقول، ... رمي بصرتين في إحداهما شوك، والاخرى تراب، فقال قيس ابن زهير: هذا رجلً ماخوذ عليه الأ يتكلم، وهو ينذركم عدداً وشوكة. قبال الله عز وجل في الرجل ماخوذ نكم... على ما يبدو- كان أسيرا لدى أعدائه؛ بحيث تعلَّر عليه الإفصاح، فاستغاث بقومه وخاطبهم باسلوب كنائي يغلب عليه الرمز، ليفكوا أسرة، ويعجلوا بإطلاقه، وفي هذه القصص ما يقتمك على أن الجاحظ عالم بالكنايات، لا تخفي عليه قيمها التغييرية في الخطاب ما اللساني.

لم يكن ابنُ قتيبة (ت 276هـ) أقلَّ إسهامًا من ناحية التصنيف والتأليف من العلماء الذين الفوا في عدة مجالات معرفية؛ كغريب القرآن والحديث والشعر والاخبار، وغير ذلك، وللدك فإن ما يمتاز به هو تنوع الشقافة، وغزارة التأليف<sup>(4)</sup>. وقد ساعده هذا التنوعُ على الحوض في كنايات القرآن؛ بحيث عقد فصلاً كاملاً -وهو باب الكناية والتعريض- في كتاب «تأويل مشكل القرآن»، وأتمَّ ذلك في كتاب آخر له هو «تأويل مختلف الحديث».

والظاهرُ أن جهودَ ابن قتيبة لا يمكن الوقوفُ عليها إلا بالجمع بين شتات آرائه المورَّعة فى المؤلَّفين السالفَي الذكر؛ لأن حديثةُ عن الكناية فى «تأويل مشكل القرآن» لا يَسْتُوفى الموضوعَ حقَّه، ولا يُبرز له مَزيَّتُهُ وفضلَهُ.

<sup>(1)</sup> النظريات اللسانية والبلاغية والأدبية عند الجاحظ من خلال البيان والتبيين، ص327.

<sup>(2)</sup> الحيوان 3، 122، 123. (3) الحيوان 3، 125.

<sup>(4)</sup> راجع بشأن مؤلفاته الفهرست، ص347 وما بعدها.

استهلَّ ابنُ قتيبة حديث عن الكناية في الأوبل مشكل القرآنا، وجعلها انواحًا، ولها مقاماتٌ، ومنها الكنية؛ وهي: «أن يكنى عن اسم الرجل بالأبوة لتزيد في الدلالة عليها إذا أنت راسلتَهُ أو كتبت إليه . . . أو لتمظمه في المخاطبة بالكنية؛ لأنها تللُّ على الحناطبة بالكنية؛ لأنها تللُّ على الحنكة، وتخبر عن الاكتهال (1). وبذلك يضيف ابنُ قتيبة بُعدًا آخر للكُنية، وهو زيادةُ الدلالة على الشخص حتى تجعله عميزًا الدلالة على الشخص حتى تجعله عميزًا بين الأخرين.

والرائ عندى أن ابن قيبة كانت عنايتُ منصبة على كنايات القرآن؛ ولذلك تراه يبدأ بالكنية ، دالاً على قان العرب كانت ربما جعلت اسم الرجل كنيت، فكانت الكنية هي الاسم (2)، وبذلك فهان الدال يتحدول إلى مدلول؛ لكونها يتطابقان ويتساويان في الدلالة على الشخص.

ولم يفتاً يشبرُ إلى ما تحويه بعضُ آى القرآن من كنايات؛ مثل قروله تعالى- وهى كناية الموصوف: ﴿ الْ الْفَيْ لَيْسِ لَمْ أَتَخَذَ فَلَانَا خَلِلاً ﴿ ﴾ [الفرقان] (3)، ثم يعقبُ على الآية بشوجيه نقد لاذع لَن فهموها على غير وجهها الصحيح بضرب من الشاويل المتعسف. وهو لا يلبث يورد في ذلك عدة آراء تدل على تفاهة أصحابها. وتبدو غزارةُ علمه في هذا الإلمام الواسع بمواطن الكنايات في آى الذكر الحكيم، من مثل قوله تعالى: علمه في هذا الإلمام الواسع بمواطن الكنايات في آى الذكر الحكيم، من مثل قوله تعالى: كناية من موصوف، ومن البين أن ابنَ قتيبة يوجّه نقدة لبحض والشيعة الباطنية (5)؛ كناية من موصوف، ومن البين أن ابنَ قتيبة يوجّه نقدة لبحض والشيعة الباطنية (5)؛ لائهم يؤولون القرآن من الزاوية التي تروقُ لهم، ولو نزلت الآياتُ على الطريقة التي فهموها بها لتعددت الأسماء ولكثر ذكرها، ولكن الله سبحانه أوجزها في لفظ وفلانه الذي فيه ما في الكناية من إيجاز، فكان فلان كناية عن جماعة هذه الأسماء (6)، غير أن فلانًا يكني بها أشراف الناس، فكيف كني بها من خلاف ذلك؟ قال الشاهر:

في لجة أمسك فلاتًا عن فل

يريد أمسك فلانًا من فلان . . . (<sup>(7)</sup> قال ابن قتيبة لم يُرِدُ رجلين بأعيانهما.

<sup>(1)</sup> تأويل مشكل المقرآن، ص256. (2) المصدر السابق، ص 256.

<sup>(3)</sup> تاريل مشكل القرآن، ص261. (4) المصدر السابق، ص261.

 <sup>(5)</sup> النزمة الباطنية، وهي فرقة من الشيعة الإثنا عشرية. قال هنرى كوريان: (أن يكون النشيع في جوهره باطنية الإسسلام فذلك ما يشرتب على النصوص نفسها، وعلى تعاليم الاثمة قبل أي شئ 9 تاريخ الفلسفة الإسلامية، ص83.

<sup>(6)</sup> تأريل مشكل الفرآن، 263.

<sup>(7)</sup> المصدر السابق، ص263.

ولا بدَّ أن نوجَّه النظرَ إلى أن ابنَ قستية حاولَ السدفاعَ عن منهجه في تفسير الآيات القرآنية المشكلة، معتمداً في ذلك على كلام العرب ما دامَ القرآنُ نزل بلغتهم، حتى ظلت جهودُه محلَّ خلاف بين الدارسين؛ إذ يرى بعضهم أنه الم يُضف جديداً ذا بال بالقيساس إلى أبي عبيدة إلا ما عُرف به من دقة التبويب، وإلاَّ بعض إشارات وبعض تفاصيل هنا وهناك، أو يعسرض للمبالغة (1)، في حين يرى آخرون أن الفسضلَ يعودُ له وللمبرَّد في ظهور الكناية الاصطلاحية؛ لانهما تحدَّنا عن اقسامها بصفة عامة (2).

وقد يكونُ من الإنصاف أن نضيف بعض آرائه الأخرى لتلك التي مرَّ ذكرُها ووردت بكتابه «تأويل مختلف الحديث» حتى يكتمل لدينا التصورُّ الفعلي لتلك الجهود؛ لكونه لم يُهمل التطرق إلى الكنايات على سبيل الاصطلاح.

من ذلك هذا النص الذي يستسهد به الدارسون على تلك الجهود؛ قال ابن قتيبة: ووكلام العرب إيماء وإساحاء حسائل العرب إيماء وإساحاء وتشبيبه؛ يقولون: فبلان طويل النجاد، والسنجاء حسائل السيف، وهو لم يستقلد سيفًا قط، وإنما يريدون أنه طويل القامة، فيدلُون بطول نجاده على طوله؛ لأن النجاد القسصير لا يصلح على الرجل الطويل. ويقولون: ففلان عظيم الرماد، ولا مساد في بيته، ولا على بابه؛ وإنما يريدون أنه كثير الفيسافة؛ فناره وارية أبدا، وإنما وقود الناركثر الرماد، والله تعالى يقول في كتابه: ﴿مَا المسيحُ ابنُ مَرْبَمُ إلا رسولٌ قَدْ خَلَتْ مِن فَلِهِ الرسلُ وَأَمُّ صَدِيقةٌ كَانا يأكلان الطعام... ﴿ المائلة عالى حكاية المسركين في النبي ﴿ وَقَالُوا مَا لَهُ الرسُولُ يأكُلُ الطّمَامُ وَيَمْشِي في الأمواق ... ﴿ ) الفرساق عن الحواثج التي تعرض للناس فيه في الأمواق ... ﴿ ) الفرساق؛ كانهم رأوا أن النبي الله إذا بعشه الله تسعالى أغناه عن الناس وعن الحواثج الإسواق؛ كأنهم رأوا أن النبي الله أذا بعشه الله تسعالى أغناه عن الناس وعن الحواثج اليهم، (3)، فإذا تأملته لم تجد فيه مجرد إشارة إلى اللازم أو العملة بين الكناية والمكنى عنه، وإن تكن الشواهد التي أوردها كلها تدل على أنه كان مستوعبًا للتعبير الكنائي، فلا خلاف بيه وبين البلاغين المتأخرين في هذا الشأن.

وكان من المفترَض أن يسبق الشواهد بوضع التعريفات؛ بحيث توضَّحُها وتُزيلُ اللبسَ عنها، هذا إذا أضفتَ إلى ذلك أنه يُسلك الكناية تحت مـا ســمــاه الإيماء والإشــارة والتشــبيه، وهى أقــرب إلى الإيماء أو الإشارة، وهذا إذا تأمَّلته لم تجد فيــه ابن قتيــبة مشـتطًا أو متعـــمنًا؛ لأن تداخلَ مبــاحث البيان كان ومــا يزال يُشكل مظهرًا من مظاهر

<sup>(1)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص60. (2) أثر النحاة في البحث البلاغي ص121، 122.

<sup>(3)</sup> تاريل مختلف الحديث، ص163، 164.

الاختلاف يكشف عن فيضيفضية المصطلح وافيتقياره إلى الدقية اللازمة؛ فيإن الكناية في تتبداخل مع كشبيس من أبواب البيلاغية؛ كالاستيميارة والمسالغية والشورية والتجنيس . . ، <sup>(1)</sup>. وهو ما يجعل الحدود الفاصلة بين مباحث البيان هينة .

ولم يفت ابن قتيسة أن يخص التعريض بحديث لا يقل اهمية عسماً قاله في الكنابة، فهو سنة المن العربة و التصريح؛ قال: فهو سنة من العرب ودَرْبُ من دروب كلامها تلجأ إليه إذا لم ثرد التصريح؛ قال: والعرب تستعمله في كلامها كشيرًا، فتبلغ إرادتها بوجه هو الطف وأحسن من الكشف والتسمريح، ويعيسون الرجل إذا كان يكاشف في كل شيء، ويقولون: لا يحسن التعريض إلا ثلبًا و 10.

وهو -على ما يسدو- يقابل التصريح، ولا شك أن له حالات يُستحسن فيها على غيره من طُرق الأداء اللساء؛ وهو قوله تعالى: ﴿ وَلا جُنّا مَنْهَا مَا شرعه اللهُ تعالى في خطبة النساء؛ وهو قوله تعالى: ﴿ وَلا جُنّاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرْضُتُم بِهِ مَنْ خَطّة النّاء أو التحقيق في أنفُكُم ... ﴿ إِلَا جَرَقُكُ وَالتعريف في ما الخطبة أن يقولُ الرجلُ للمرأة: والله إنك لجسيلة، ولعل الله أن يروقك بعلا صالحًا، وإن النساء لمن حاجتى، هذا واشباهه من الكلام (3). ومجيته في القرآن جعل الناس يلجأون إليه كلون من الوان التعبير الذي يغلب عليه الخفاء، وأسئلته في القرآن عديدة، ذكر منها ابنُ قسيبة -على سبيل المثال-: ﴿ ... لا أواحلني بها نسبيل المثال-: ﴿ ... لا أواحلني بها نسبيل المثال-: ﴿ ... لا أواحلني بها نسبيل الكلام. أراد ابنُ عباس أنه لم

(1) المبالغة: hyperbole أ، ومن حملن ما يسدو- مظهر من المظاهر الأسلوبية، كسا يتص الدارسون على ذلك:

"I'hyperbole, appelée aussi "exagération", est une figure de style qui consiste à forcer une qualité jusqu'à ses limites les plus extrêmes" Joseph Hajjar, traité de traduction, Dar el maghreb, Beyrouth, Liban, 1996, p.245.

التورية: la dissimulation، وتعتمد على فسكرة إيهام السامع، وذلك بذكر كلمة لها مسمنيان، قال جوراف حجار:

"la dissimulation qu'on nomme aussi insinuation que les une figure qui insinue justement ce qu'on veut dire, le fait de conjecturer, elle est employée surtout en poésie, elle a une certaine parentée avec l'allusion mais n'en possède ni la richesse évocatrice, ni le pouvoir humouristique, parce qu'elle se confine dans les mots, elle consiste à employer une expression a double sens l'un imediat et clair, l'autre éloigné et caché, ne s'y rattachant d'ordinaire que par analgie" Joseph Hajjar, traité de traduction, p. 270.

الجناس: l'homophonie، ويعتبر هو الآخر صحمنا لفظها، ومظهرًا من مظاهر الأسلوب، قمال جوزاف حجار:

"l'homophonie a une figure qui représente sans doute le comble de l'acrobatie stylisique, elle consiste en effet à opposer expressivement des phonèmes de prononciation quasiment identiques, cette figure est évidemment à la base de tout jeu de mots" Joseph Hajjar traité de traduction, p. 287.

(2) تأويل مشكل القرآن، ص263.(3) المصدر السابق، ص264.

يقل: إني نسيت، فيكون كـاذبًا، ولكنه قال: لا تؤاخذني بما نسيتُ، فأوهمــه النسيان، ولم ينسَ ولم يكذبُ. ولهذا قبل: إن في المعاريض عن الكذب لمندوحةً<sup>(1)</sup>.

وإذا كان التعريضُ أسلوبًا من أساليب الخطاب اللسانى، فلا بدَّ أن يصدرَ فيه صاحبه عن وازع أخلاقى؛ حتى لا يصيرَ مطيةً للكذب، فبينهما فروق هيئة. فوالتحريضُ كما ينقلُه ابنَّ قتيبة عن السلف ليس كـذبًا، ولكنه شبيهٌ بـالكذب؛ ولذلك يجبُ الحيطة في استعـماله؛ أى أنه لا يستعـمل دومًا ولكن في فترات متـباعدة حتى لا يعـتاد عليه المرءُ فتسلمه هذه العادة إلى الكذب. . . . (22).

والحقيقة أن التمريض مثله مشل باقى الصور البيانية التى لها دورها وأداؤها الفنى، وهو ما يجب أن يراعى فيه، إلى جانب الوازع الاخلاقى الذى يراه العلماء ضروريًا فيه المضًا.

تناول المبرد وهو محمد بن يزيد (ت 285هـ) الكناية في موضعين من كتابه الكامل المبدد وهو محمد بن يزيد (ت 285هـ) الكناية في موضعين من كتابه الكامل المبدد ومنه ما يقع متالا فروب الكلام قال: الوالكلام يجرى على ضروب المبدد ومنه ما يقع متالا فيكون أبلغ في الوصف (3). واعتبار الكلام يجرى على هذا المنوال يستبطن بدوره نوعًا أخر من التقسيم عامًا، وهو أنَّ الكلام لا يعدُو أن يكون حقيقة وهو ما جاه معبراً عن نفسه ومنه خلاف ذلك، فيكون كناية أو تمثيلاً قال بدوى طبانة: الويق عد بالضرب الأول: التعبير بالحقيقة الى استعمال الالفاظ فيما وضعت له، والشاني: الكناية، وبالثالث: ما يكون استعارة أو تمثيلاً (4).

ومن البيّنِ أن فكرة التقسيم (5) كانت مهيمنة على المردّ -على ما يدو-1 لانه قام بتقسيم الكناية تقسيماً باصتبار الفائدة منها والغاية؛ قال: (والكناية تقع على ثلاثة أضرب: أحدها: التعمية والتغطية؛ كقول النابغة الذبياني:

أكنَّى بغير اسمها وقد ملمَ اللَّه له خسفيَّات كل مُكَّسِّم (6)

. . . ويكون من الكناية -وذاك أحسنُها- الرغبة عن اللفظ الخسيسَ المفحش إلى ما يدلُّ على معناه من غيره؛ قال الله -وله المثل الاعلى-: ﴿ أُمِلُ لَكُمْ لَلْهُ المَبْامِ الرَّفَّ إِلَىٰ سَائكُمْ... ﴿ أُمِلُ لَكُمْ لَلْهُ المَبْامِ الرَّفَّ إِلَىٰ سَائكُمْ... ﴿ مُثِنَّ ﴾ [البقرة].

<sup>(2)</sup> أثر النحاة في البحث البلاغي، ص191.

<sup>(1)</sup> تأويل مشكل القرآن، ص276.

<sup>(3)</sup> الكامل 2، 290.

<sup>(4)</sup> البيان العربي، ص226.

 <sup>(5)</sup> قال عبد القادر حسين: ورهذا التقسيم لم يعرف عند أحد من السابقين... ونذكر هنا كما ذكرنا هناك أن المبرد قد انفع بما ذكره ابن قتية في الكناية وسار على نهجه، أثر المنحاة في البحث البلاغي، ص208.

<sup>(6)</sup> لم أعثر عليه بديوانه، وكني عن كلما كناية: تكلم بما يستدل به عليه ولم يصرُّح.

والفربُ الثالث من الكناية: التفخيمُ والتعظيم، ومنه اشتُقت الكُنبة، وهو أن يعظم الرجل أن يدعى باسمه ... و (1) في فان النوع المفضل لديه هو ما كان كناية عن اللفظ الحسيس الذي يشمئزُ من سماعه؛ لأنه يُخلِّ بالحياء ويهتك حجابَ الإيمان. وقد جاء في القرآن منه الكثير، كقوله تصالى: «قال الله جل وعز في المسيح بن مريم وأمه صلى الله عليه ما في ... كانا بأكان الطفام ... ك (المائدة)؛ وإنما هو كناية عن قضاء الحساجة، وقال: ﴿ وَاللهُ اللهُ عَلىهُ اللهُ عَلىهُ اللهُ عَلىهُ عَلَيْهُ عَلَىهُ اللهُ وَمَلَى اللهُ وَمَلَى اللهُ عَلَىهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلىهُ عَلَيْهُ اللهُ وَمَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَىهُ عَلَىهُ عَلَىهُ اللهُ وَمَلَى اللهُ عَلَىهُ عَلَىهُ عَلَىهُ عَلَىهُ عَلَىهُ عَلَى اللهُ وَمَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلىهُ عَلَىهُ عَلَىهُ عَلَى اللهُ عَل

وبذلك تتضع نزعته الاخلاقية والتي لا نشك في أنها تدور في فلك النص القرآني المجيد، وكان لنزعته تلك أثر كبير في أوساط الدارسين؛ «فقد رأى المبرد وراء لجوء اللغة إلى الكناية دوافع خلقية، وتبنّى رأيه الكثيرون من دارسى البلاغة العربية» (ق). وهو إلى ذلك يرى أنّ الضرب الشالث منها وهو الذى للتفخيم والتعظيم يقم في الكلام على ضربين «وقعت في الصبي على جهة الشفاؤل بأن يكون ولد ويدعى لولده كناية عن اسمه، وفي الكبير أن ينادى باسم ولده صيانة لاسمه، وإنما يقال: كنى عن كلا بكلا، أي ترك كنا إلى كنا لبعض ما ذكرناه (4). وهو نوع مَاماً المشاخرون بالكناية عن موصوف. والظاهر أن الداعى إلى الكنية عندثل هي تقاليد المجتمع العربي التي تكنى موصوف. والظاهر أن الداعى إلى الكنية عندثل هي تقاليد التجتمع العربي التي تكنى الفرد صبياً وكبيرا، وكأنها تريد أن تشمله بنوع من الشبجيل والتكريم؛ فتخلع عليه تلك الكنية.

ونظن بعد هذا أن ما يوجّه بعض الدارسين من ما خذ للمبرد شيء سابق لأوانه، كالقبول أنه ولم يضع تصريفًا للكناية، ويلاحظ عليه أيضًا أنه لم يفرق بينها وبين التصريف... وإنما هذه الاقسام في الحقيقة ضبروب لما تؤديه الكناية من فائدة في صناعة الكلام (50). ذلك أن نزعته للتقسيم -والتي المحنا إليها سابقًا من الأمور التي تُحسب له؛ إذ كان سبَّقًا إليها، هذا إذا أضفنا إلى ذلك أن تعريف الكناية وما يتبعه من قضايا إلما ظهرت لدى البلاغيين المتأخرين، وقد تضافرت في ظهروه هذة أسباب وعوامل.

<sup>(1)</sup> الكامل 2، 290، 291، 292.

<sup>(2)</sup> الكامل 2، 191، 292

<sup>(3)</sup> نحو الصوت ونحو المعنى، ص79.

<sup>(4)</sup> الكامل 2، 292.

<sup>(5)</sup> الأسلوب الكنائي، ص9.

أدرك المبرد أثر البيئة في بعض الكنايات، فأورد اختصاص أهل الحجاز في اعتبارهم النكاح هو العقد، وذلك قبل أن يمس الرجل المراة، محتجين بما ورد في القرآن الكريم وكلام العرب؛ قال تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الذِينَ آسُوا إِذَا تَكُمُّ الْمُؤْمِنَاتُ ثُمُّ طُلْقَمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَنْ تَصُوهُنَّ فَعَلَّا اللهِ مَعْدَا الأشيع في كلام العرب؛ قال الأعشى:

الأعشى:

وأمتمت نفسى منَ الغانيات إمَّا نكساحًا وإما أزن ومن كل بيغسساء رعبسوية لها بشرٌ ناصعٌ كاللبن<sup>(1)</sup>

وما دامَ الامرُ مسَعلَقًا هنا بالدلالة اللغوية، فإن لغةَ الحجار -كسما هو معلوم- أفسعُ اللهجات العربية على الإطلاق، وقد عُسدَّتْ قراءةُ القرآن بها من أرفع القسراءات أيضًا؟ لذلك وافقتُها كثيرٌ من اللهجات الأخرى.

غير أن المبرد له رأى يخالف ذلك، وهو ما يدلُّ على قوة شخصيته، وهو: قال أكثرُ الفقهاء في قوله تبارك وتعالى: ﴿ ... أو الاستم الساء ... ﴿ الله الله عن الحساع، وليس الأمرُ عندنا كـذلك . . . وإنما الملامسة أن يلمسها السرجل بيد أو بإدناء جسد من جسد، فذلك ينقض الوضوء في قول أهل المدينة (2).

ومن الملاحظ أن الاختلاف في الكناية كثيراً ما يعتورها ويجومُ حولها إذا هي وقعت في اللفظ المفرد، بحيث يكثر التأويلُ فيها بين أن تكون كناية أو استعارة أو تشبيها أو هي تدل على موصوف بعينه غير موصوف آخر.

ويرى المبرَّد أن من دلالة النكاح أيضًا الجماعُ، وهو كناية عنه؛ قال: «الكنايةُ تقعُ عن هذا كثيرًا، والاصلُ ما ذكرنا لك، وقال رسول الله ﷺ: «أنا من نكاح لا من سفاح». ومن خطب المسلمين: «إن الله عز وجل أحلّ النكاح وحرّم السفاح»(3).

والرأى عندى أن المبرَّد لم يكن مقلدًا تقليدًا أصعى لغيره، ولا مردَّدًا لأراء الآخرين، اللهم إلا في هذه الشواهد التي يسوقها أثناء التحليل والشرح، وليس كما يذهبُ إليه عبد القادر حسين بقوله: ﴿ فَكُلُ مَا ذَكُره المبرّد في الكناية إنما هو ترديد لما سبق ذكره في «مشكل القرآن» لابن قتيبة، ولا فضل للمبرد في شئ منها، لا من حيث التقسيم ولا من حيث التقسيم ولا من حيث التقسيم لل من حيث التقسيم لا تشهد المبرد، وأما التجديد (4)، فإن التقسيم لم يظهر واضحًا عند ابن قتيبة وأمثاله وضوحه عند المبرد، وأما التجديد فشمة عديد مواضع لا تشهد تدل عليه، نلمسها في الشواهد التي

الكامل 2، 130. (2) المصدر السابق 2، 131.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 2، 130.

<sup>(4)</sup> أثر النحاة في البحث البلاغي، ص209.

ساقها؛ قال المبرد: فالنعجة عند العرب البقرة الوحشية، وحكم البقرة عندهم حكم الضائة، وحكم الظبية عندهم حكم الماصرة، والعرب تُكنى بالنعجة وبالشاة عن المراة؛ قال الله تبارك وتعالى: ﴿إِنْ هَلَا أَعَي لَهُ يَسْعٌ وَيَسْعُونَ لَفَيْهَ ... ﴿ إِنْ هَلَا أَعْي لَهُ يَسْعُ وَيَسْعُونَ لَفَيْهَ ... ﴿ إِنْ هَلَا الْعَلَى : فَلَمِيتُ حَبّة قلبها وطحالها فرميتُ عَفْلةً حينه عن شأته فأصيتُ حبة قلبها وطحالها

يريد المراة ا<sup>(1)</sup>، وكلها كنايات اصطلاحية تتردَّدُ في مؤلَّفات البلاغين المتاخَّرين، وهو ما يكشف عن مظهر من مظاهر إسهامه الحقيقى في الكناية، وهو إذا لم يَقُم بوضع تمريف للكناية -كما سلفت الإشارة- فإنما كان يفضل عليه إبراز وظيفة التمبير، ووكانه بذلك يُوحى بأن هذا الاتجاه هو الأهم في دراسة الاساليب البلاغية ا<sup>(2)</sup>. رغم أننا لا نُنكر فكرة التكامل في بناه المفاهيم وضرورة توفر جميع العناصر المكونة لذلك المفهوم من تعريف وضرب أمثال.

\* يعود الفضل لعبد الله بن المعتز (ت 296هـ) في تأليف أول كتاب في البلاغة العربية، وهو كتاب «البديع». وقد قام بتقسيسه إلى قسمين: خَصَّ الأول منه لما أسماه بمذهب البديع، ثم أتبعه بالقسم الثاني وعنونه بـ قسحاسن الكلام» عَدَّ منها المتعريض والكناية (3)، مصقبًا ذكره للمصطلحين بالأمشلة التي ساقها في التشر والشعر وكلام العرب، ما علما القرآن الكريم الذي عَدَل عن التطرُّقِ لضروبِ كناياته والتعريض فيه على غير ما عهدناه لديه في أبواب مذهب البديع.

وعا قاله -بعد ذكره لبعض محاسن الكلام-: «ومنها التعريضُ والكناية. قال على رضى الله عنه لعقيل وصعه كبش له: أحد الثلاثة أحمق، فقال: أما أنا وكبشى فماقلانه (40)، وهو مثال من التعريض، رخم أن ابن المعتز لا يعرض له بالشرح والتحليل، وكسأته بذلك كان يعى عدم التباسه وخفائه على المستمع. وقد توخى هذا الأسلوب فى العرض فى جميع ما ساقه من أمئلة.

ومن اللافت أنه أكثر من الأمثلة التى ساقها إكثاراً على حساب المسطلح، وهو منهج طارئ على مباحث البيان العربى لم يُسبق إليه فيما نعلم، هذا إذا أضفت إلى ذلك أنه لم يُعن بوضع تعريف للمصطلحين الملكورين، وهو ما يكاد يتفق عليه كل اللين الطّلعوا على كتابه (5).

<sup>(1)</sup> الكامل 2، 240. (2) أحمد مصطفى المراهى، علوم البلاغة، ص203.

<sup>(3)</sup> البديم، ص64. (4) البديم، ص64.

<sup>(5)</sup> راجع الأسلوب الكتائي، ص10، والبيان العربي، ص226، ودروس في البلافة العربية، ص31، وفتون بلاغية، ص164.

فمن أمثلته، وهي من التعريض:

وقال بعض ولد العباس بن محمد لابنه: يا بين الزانية: فقال: الزانية لا ينكحها إلا ران أو مشرك (1) وهو مثال من أمسلة النثر التي ساقها، وإحدى الأمارات الدالة على وفائه لمنهجه الذي اعتمد فيه على كلام العرب. غير أنك إذا تأمَّلت المشال السابق، وبعض أمثلة الشعر الاخرى «كقول بشار:

وإذا ما التقى ابنُ أعيا وبكرُ زاد في ذا شبرٌ وفي ذاك شبرٌ (2)

أراد أنهما يتبادلان.

وقال عباس بن الفضل يهجو رجلاً:

يلوطُ من خلف على أربع بخادنان من بني آدم، (3)

إذا تأملت المثالين راعتك قيهما ظاهرة الإباحية الجنسية كما عهدناها عند بشار بن برد وأمشاله، وكان الشعراء وجدوا في الكنايات متنفَّسًا يعبَّرون من خلاله عسمًا تضطرم به نفوسُهم من شهوات مكشوفة وشذوذ جنسي سببه الموانع الاجتماعية. وستسجد هذه الفكرة تتحققُ في كتاب أبي منصور الشعالبي (ت 430هـ)، والكناية والتعريض»، أو النهاية في فن الكناية على اختلاف في التسمية، وقد جمع فيه ضروبًا من الكنايات التي تُعبَّرُ عن إباحية مفرطة (4).

وابنُ المعتز لم يُفرِّق بين دلالة الكناية والتعريض «شأنه في ذلك شأن مَن سبقه من العلماء، وبذلك ينتهى القبرنُ الثالث الهجرى والمصطلح ما يزالُ غائمًا غير محدد الدلالة...ه(5).

وقد تُعْفى كـثرة الأمثال التى أوردها على ذلك المأخذ، هذا إذا أضفنا إلـيه أن كتاب «البديع» فى حد ذاته أولى اللبـنات التى وضعت فى صرح علوم البلاغة العـربية كلها، ولا مراء أن تصطبع أولى التجارب بتلك المواصفات والمآخذ.

وقد يتعلق بالكناية والتعريض ما لا يتصل بهما إلا في النادر مثل الألغار؛ قال أحمد مطلوب: «وقد يدخل فيهما اللغز كالبيتين اللذين ذكرهما:

أبوك أبٌّ مَا زال للسناس مُوجعًا ﴿ لَاعْنَاقَهُمْ نَقْرًا كَمَا يَنْقُرُ الصَّقْرُ إذَا عوجَ الكتّابُ يومًا سطورهم ﴿ فَلِيــس بُمُسُوحٍ له أبدًا سطرُ

<sup>(1)</sup> البديع، ص64. (2) لم أعثر عليه بديوانه، وقد أورده في الصناعتين، ص408.

<sup>(3)</sup> خادن الشخص يخادن مخادنة: صادقه وصاحبه في أموره ظاهرها وباطنها.

<sup>(4)</sup> ألَّف التعالبي هذا الكتاب سنة 400 للهجرة.

<sup>(5)</sup> مصطلحات بيانية، ص145.

وقد كنى عن الحسجّام. . . ا الله عن الله الله وقد كنى عن الحسجّام. . . الله والله والسرّ الله الله والتعمية الله والله الكناية والله والله والسرّ الله والسرّ الله والله والسرّ الله والسرّ الله والله والله

لم تكن الكناية لتغيب عن ثقافة المغاربة الادبية التى كانت سائدة فى الأوساط الادبية على مشارف المقرن الرابع الهجرى، والتى نجدها مائلة فى كتاب «المقد الغريد» لابن عبد ربه، وهو أحمد بن محمد (ت 328هـ)، وإن تكن أصولُها وروافدُها مشرقية صرفة تصور في جلاء هذا العناق القوى بين بيتى المغرب والمشرق، حتى ليظن كل من لم يُحط علماً بالكتاب أنه بضاعة مشرقية رُدّت لاصحابها كما قال الصاحب بن عبّاد، ومن تُم نادى باطراح الكتاب وعدم الإقبال على قراءته؛ لانه يخلو من كل اثر مغربي (2)، تم نالدق فى «باب الكناية والتعريض» فيه يدرك وعيًا مبكرًا بالتعبير الكنائي قلما تعثر عليه إلا فى الكتب المتخصصة لهذا الفن؛ مثل كتاب «الكناية والمتعريض» لابى منصور الشمالي، أو كتاب «المتناخ» وهو للقماضي أبى الشمالي، أو كتاب «المتناخ» وهو للقماضي أبى العباس أحمد بن محمد الجرجاني (المتوفى سنة 482 هـ) وكلاهما لم يعماصر ابن عبد ربه، كما هو واضع من تواريخ الوفاة.

فأما هذا الوعى فتدلك عليه كسرة الامئلة التى أوردَها للكناية والتعريض، وأيضًا هذا التنويع وأيضًا هذا التنويع فيها، وكأن الكناية أصبحت فنًا من فُنون البيان العربى قائمًا بذاته، وهى ظاهرة لا عهد لمنا بها لدى البلاغيين السابقين، ومهما يكن فسابنُ عبد ربه قسَّم البسابُ السابق الذكر إلى:

الكناية اللطيفة عن المعنى الذي يقبُع ظاهره، وأورد لها أمثلة من الشعر والنثر، وإلى الكناية يُورَّى بهما عن الكذب والكفر، وضرب لها الاسشال من كلام العرب، وإلى الكناية عن الكذب في طريق المدح، وخصَّها بضرب الامثال من الشعر والنثر.

وأما بخصوص الكناية اللطيفة عن المعنى القبيع: فمن أمثلته قوقد كنَّى الله تعالى في كتابه عن الجماع بالملامسة، وعن الحدث بالغائط؛ فقال ﴿ ... أَوْ جَاءَ أَحَدُ مِنَكُم مِنَ الْفَائِط ... كتابه عن الجماع بالملامسة، وعن الحدث بالغائط؛ فقال أن المائدة، والفائط: الفسحس وهو المطمئن من الأرض، وجسمعه: غيطان، ﴿ وَقَالُوا مَا لَهُلَا الرَّمُولِ بِآكُلُ الطَّهَم ... ﴿ وَالْفرقانَ وَإِنّا كنى به عن الحدث، وقال تمالى: ﴿ وَاصْدُمُ مِنْكَ إِنْ جَالِكَ تَحْرُجُ يَنْعَاء مِنْ هُمْ سُوء ... ﴿ وَالْمَالَة الله الله عن المبدء عن المبدء عن المبدء عن البرص (30) ولا شك أنها من الامثلة التي تجدها في مؤلّمات كثير من البلاغيين، وهي الرس (30)

 <sup>(1)</sup> فنون بلاغية البيان والبديم، 164، 165 والبيتان ورها بالصناعتين، ص408. نقر: من معاتبه نقر رأت بإصبحه، ونقر الدف والعود، ونقر السبهم...، ونقر الهدف: أصابه ولم ينفذه، ونقر الطائر الحب: التقطه. راجع المعجم الوسيط 2، 945.

<sup>(2)</sup> المقد الفريد 1، مقدمة التحقيق، ص9.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 2، 461، 462.

ومن أمثلتها في الشعر: ما بعث به رجل من الأنصار وكان في الغزو إلى همر بن الخطاب رضي الله عنه يشكوه رجلاً يُجعّد شعره ويتعرض للساه:

قلائصُنا هَداك اللهُ إِنّا شُغلنا عنكم زمن الحصار يعقلُهن جَعدة شيظَمى وبشس معقل اللود الظُّوّار

فكنى بالقلائص عن النساء، وعَرَض برجل يقال له جعدة (2)، وكانت عادةُ العرب أن تُكنى عن المرأة بالنصحة والاساة والأساة والقلوص... ه (3).

ولعله قد تبين أن ابنَ عبد ربه لا يهمــه في الكناية أن يفرِّق بينها وبين التعريض، ولا أن يضمَ لهما تعريفًا يحدُهما به، شأنه في ذلك شأن كثير من معاصريه.

وأما الكنايةُ صن الكذب والكفر، فمن أسئلتها: اودخل بعض النسأك على بعض الحلفاء فدعاه إلى طعامه، فقسال له: الصائم لا يأكل يا أمير المؤمنين، وما أُركَّى نفسى؛ بل الله يزكَّى من يشاء، وإنما كره طعامه.

ولقي شيطانُ الطاق<sup>(4)</sup> رجالاً من الخوارج وبيده سيف، فبقال له الخيارجي: والله الاقتلنكُ أو تبرأ من على، فقيال له: أنا من على، ومن عثمان برئ، يريد أنه من على، ويرئ من عثمانه (5) فالمثالان من الشعريض، وهما من الأدلة القطعية على أن ابن عبد ربه يسوَّى بين المصطلحين، بل ربما جعل التعريض من الكتابة كما يُفهم ذلك ضمنيًّا من

<sup>(1)</sup> عقد الثعالبي باباً في الكناية عن البرس، راجع الكناية والتعريض، ص99.

<sup>(2)</sup> المقد الذريد 2، 463 وبتصرف والبيتان وروا مع مناسبة قولهما على الشباكلة التالية: ووكان في المنهنة ربحل يسمى جعدة برجل شعره ويتعرض للنساء المعزبات، فكتب رجل من الاتصار كان في الغزو إلى عمر بن الحطاب رضى الله منه . . . الأبيات. راجع الصقد الفريد 2، 463 وبتصرف. الشهيظمى: الفتى من الإبل. والمفود: من ثلاثة أيصرة إلى المسشرة؛ وقبل فيهر ذلك، والمظوار: جسمع ظشر، وهي المساطفة على ولد فيرها... . وقالت محققة كتاب الكتابة والتعريض: «القائل هو بقبلة الاكبر الاشجعى، وكنيته أبو المنهال... . . وراجع الكتابة والتعريض ص80، والمبيتان في العمدة 1، 312.

<sup>(3)</sup> النهاية في فن الكناية، ص17.

<sup>(4)</sup> الطاق: حصنٌ بطيرستان، وشيطان الطاق: محمد بن النعمان أبو جعفر.

<sup>(5)</sup> المقد الفريد 2، 465.

أمثلته وشواهده. ولعل ما ساقمه في هذا الضرب يوافقُ "فصلاً في الكناية عن جملة من المعايب والاخلاق المذمومة، ورد بكتاب "النهاية في فن الكناية، للثمالين<sup>(1)</sup>.

وأما الكناية هن الكذب في طريق الملاح؛ فمن أمثلتها: "سُئل ابنُ سيرين عن رجل، فقال: توفى البارحة، فلما رأى جزع السائل قال: ﴿اللّهُ يَتُولَى الأَنفُسَ حِيْ مُولِهَا وَالْتِي لَمُ فَشُتُّ في مَامِها ... ﴿ إِلَا الرّمِرِ اللّهُ الرّدِتُ بِالرّفاةِ النّرمِ».

. . . وخطب رجل لرجل إلى قوم، فسالوه ما حرَّفتُه؟ فقال: هو نخَّاس الدواب، فزوَّجوه، فلما كشف عنه وجدوه يبيع السنانير، فلما عَنَّمُوه في ذلك قال: أوَّ ما السنانير دواب؟ ما كذبتكم في شيءه(2).

ويَظهرُ أن هذه الكنايات التي يَخْتَفَى وراءَها المتكلَّمون بها تَفْرضُها أوضاع اجتماعية خاصة على الافسراد، فيجدون أنفسَهم مُحسرَجين إن هُم صرَّحوا بحقيقة أنفسهم، وفي كتاب الثماليي أمثال كثيرة منها كما في افصل في الكناية عن الصناعات الدنيثة 30.

وهكذا يبدو أن توريع الكناية والتمريض على الشاكلة التى وردت في كتاب المقد الفريد، كانت تُمتبر تنويعًا لها أو بالأحرى تفسيمًا، وإن يكن يختلف عن تفسيم الفريد، كانت تُمتبر تنويعًا لها أو بالأحرى تفسيمًا، وإن يكن يختلف عن تفسيم البلاغين المتاخرين، وهو ما يذهب إليه يوسف أبو العدوس بقوله: الفرد أبن عبد ربه بابًا في كتاب المقد للكناية والتعريض، أورد فيه أنواعًا منهما، (4). هذا إذا اعتبرنا دائمًا بأنه لم يَعمد إلى التفرقة بين الكناية والتعريض.

تناول قداسة بن جعفر (ت 337هـ) الكنابة في كتابه «نقد الشعر» تحت ما اسماه «بالإرداف» (5). وقد جعله من نعوت التلاف اللفظ مع المعنى وقال في تعريفه: «وهو أن يريد الشاهـرُ دلالة على معنى من المعانى، فـلا يأتى باللفظ الدال على ذلك المعنى، بل بلفظ يدل على معنى هو ردفة وتابع له، فإن دل على التابع أبان عن المتبوع، بمنزلة قول الشاعر:

<sup>(1)</sup> النهاية في فن الكناية، ص87.

<sup>(2)</sup> العقد الغريد 2، 467.

 <sup>(3)</sup> ومن أمثلت: فسُسُل الشعبي عن رجل خطب إمرأة فسقال: إنه لين الجلسة، نافذ الطسعنة، فزُورج، فإذا هو خياطه النهاية في فن ألكناية، ص101.

<sup>(4)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد الجمالية والمعرفية، ص145.

<sup>(5)</sup> جاء في المعجم القنصل في طوم البلاغة ص55: «الإرداف، من أردف، يقال: أردف» أى حسله علقه على ظهر المعامة المعامة المعامة في المعامة والمعامة والمعامة والمعامة المعامة الم

بعيدةُ مَهْوى القُرط إمَّا لنوفل البوها وإما عبد شمس فهاشم

وإنما أراد الشاعر أن يصف طول الجيد قلم يذكره بلفظه الخاص به، بل أتى بمعنى هو تابع لطول الجيد وهو بعد «مهوى القرطه (1)» وبذلك يعتبر قدامة أول بلاغى يَضعُ تعريقًا للكناية، وإن كان أتى لها بتسمية مخالفة هى «الإرداف»، ولا فرق حلى ما يدو في الشواهد- بينهما. ويدل وضع هذا التعريف لدى بعض الباحثين على أن الكناية بدأت تتميز على مباحث البيان العربي، وتتحدد خصائصها؛ لان قدامه «أول من وضع لها تعريقًا يُميزها عن غيرها من صور البيان العربي» (2). ومن اللافت أن قدامه كان واعبًا بجدة بعض المصطلحات وغرابتها؛ مثل «الإرداف، والتابع والمتبوع»، ولعلها تقرب عمله البكاغيون فيما بعد «باللارم والملزوم»، وذلك الوعى هو الذي جمله حريصًا على الإكتار من الشواهد والأمثلة للتوضيع.

ومن اللافت أيضًا أن دلالة مصطلح الإرداف يشملُ أنواع الكنايات، كما عُرفت عند البلاغيين المتأخرين، وإن لم ينص قدامة عليها صراحة، «وإذا كان قدامة قد شمل الإقام الثلاثة بالتعريف الذي ساقه في الإرداف، فإن الأمثلة عنده قد جاءت محصورة في الكناية عن صفات فقطه (3)، ومن تلك الأمثلة قول امرئ القيس:

ويُضحى فتيتُ المسك فوق فراشِها ﴿ نَوْوَمُ الضحى لَم تَنتَطَقُ مِن تَفَضُّلُ

وإنما أراد امرة السقيس أن يذكر ترقّه هذه المرأة وأن لها مَن يكفيها، فسقال: انؤوم الضحى، وأن فتيت المسك يبقى إلى الضحى فوق فراشها، وكذلك سائر البيت؛ أى هى لا تنتطق لتخدم، ولكنها فى بيتها متفضلة...، (4). فإن المرأة إذا وُصفت بنؤوم الضحى أفّهمَ من ذلك أنها مسترفة ومخدومة، ولها من يكفيها أعباء العمل، وهى إذن حرة من الحرائر.

وربما انساق الفكرُ إلى اعتبارها في الوقت نفسه نؤوم الضحى حقيقة، ولا مانع من ذلك، وهو ما يُعرف في اصطلاح البلاغيين به «جواز إرادة المعنى الحقيقية» في حين يعتبر المعنى البعيد -وهو المقصود- هو الغاية في التعبير الكنائي، وهو ما يعبر عنه بدلارم المعنى . ويكفى للكناية إذن أن تعتصد على القرب والسبعد، ويظل كلَّ من

<sup>(1)</sup> نقد الشعر بتحقيق محمد عبد المنعم خفاجي، ص157.

<sup>(2)</sup> الأسلوب الكنائي، ص107.

<sup>(3)</sup> نحوُ الصوت ونحوُ المني، ص100.

<sup>(4)</sup> نقد الشعر بتحقيق محمد عبد المنعم خفاجي، ص158.

المعنيين وارداً على التعبير مع اختــلاف في درجة الاحتمــال. . . ولكن احتمال الــقصد للمعنى البعيد أقوى؛ بحيث يُصبح المعنى القريب قنطرة للعبور إلى المعنى البعيده(1). وثمة من الباحثين من يرى أن الأمثلة التي مساقها قُدامة تتداخلُ مع التشبيه والاستعارة (2)؛ مثل قول امرئ القيس:

وقد أفتدى والطير في وكُناتها بمنجرد قيد الأوابد هيكل

فإنما أراد أن يصف هذا الفرس بالسرعة، وأنه جوادٌ، فلم يتكلم باللفظ بعينه، ولكن بأردافه ولواحقه التابعة له. . . ، (3)، فإن قوله: (قيد الأوابد)، وهو الإرداف، يحتملُ أنه تشبيهٌ للفرس في سرعة إدراكه لطريدته، وتبقى المسألةُ عندئذ قابلةُ للتأويل والافتراض، فلا مانعَ مــن جواز الاحتمالين مــعًا، ومَردُّ ذلك -في نظري- إلى أن الشــاعر لا يصـوغُ معانيه من أمور مُقرِّرة في الواقع، وإنما يشكلها بخياله المبدع الذي يتشابك في علاقة مع ما تختزنه الذاكرةُ من أحداث الواقع، فالشاعر إذن اوعن طريق قواه الخيالية والإبداعية يصــوغُ خطاطات ومقــومات ويؤلّف اســتعــارات وكنايات. . . <sup>،(4)</sup>. فلا غــرابةُ أن تأتىَ الصورُ الكنائية منداخلة مع باقى صور البيان، وكأنها أجسامٌ مادية ترسو في قاع اللاشعــور، ولا تلبث أن تطفوُ بين الفــينة والآخرى على سطح الشــعور إذا مــا وجدت هناك مثيرات ودوافع.

ومن البيَّن أن قدامة نبَّه في مبحث الكناية إلى ما أصبح يُسمى فيما بعدُ وبالوسائط،، وذلك أثناء تحليله للشواهد التي أتى بها تحليــلاً يدل على إدراكِ واع بضرورة التحول من المعنى اللغوى الصرف للكناية إلى المعنى الاصطلاحي ذي الدلالات الإيحاثية المشعة؛ فقول ليلى الأخيلية:

<sup>(1)</sup> تمام حسان، الأصول، ص376.

<sup>(2)</sup> منهج البلاغيين في بحثهم لمسطلح الكتابة، مجلة آداب المستصرية، ص58، عدد 10، 1984.

<sup>(3)</sup> نقد الشعر بتحقيق محمد عبد المنعم خفاجي، ص158. وبيت امرئ القيس من معلقته،

اللوكنات؛ المواضع التي تأوى إليها الطير. والمنجرد: الفرس القصير الشعرا وبذلك توصف العتاق، ويقال: المنجرد الماضي المنسلخ من الحيل صند السباق. والأوابد: الوحش؛ وجعله قيلًا لهما لأنه يسبقها فيستعها من الفوت. والهيكل: الفرس الضخم، شبهه ببيت النصاري والمجموس، يقال له الهيكل، والمعني في قوله: العلير في وكناتها): أي أنه ببكر قبل خروج الطير، على أنها مما يبكر في الحروج، راجع ديوانه، ص19. (4) مجهول البيان، ص78.

## ومُخَرَّقُ عنه القميصُ تخاله بين البيوت من الحياء سقيما(1)

فإنما أرادت وصفة بالجود والكرم؛ فجاءت بالإرداف والتوابع لهما؛ أما ما يتبع الجود فإن «مخرق عنه القميص» المنصوت فسر أن العضاة تجذبه فتخرق قميصة من مواصلة جذبهم إياه، وأما سا يتبع الكرم فالحياء الشديد الذي كانه من إماتة نفس هذا الموصوف وإذالته عنه الاشر يُخال سنقيمًا، (2) علمًا بأن الوسائط قد تنكثر أو تقلُّ، وقد تبدو في الكناية مثل الحيط المنكسر الذي يوصل المعنى الحقيقي بالمعنى العمد وهو المقصود.

ولذلك ادرَسَ قدامة الوسائط وأدرك تأثيرها في أسلوب الكناية، (3). وهي تنطلبُ نوعًا من إحسال الفكر والروية؛ وذلك هو السرُّ في خشاء بعش دلالات الكناية وغموضها، فإذا كُثُرت تلك الوسائط وفاق الغموضُ حدَّه لم يَرُق ذلك لقدامة، واعتبره عيًا في الشعر، وهذا النوعُ يكثُر في ما يُصطلح عليه بأبيات الماني.

وقد بحثت فى كتاب «المعانى الكبير» لابن قيسة فوجدت كثيرًا من الكنايات الغامضة التى أشار إليها قدامة فى آخر حديثه هن الإرداف من مثل قول «الكذاب الحرمازى»: داهمة الدهر وصماء الغير (4)

وقال يونس: داهية الدهر:الحسية، كُنيت بذلك لأنها ربَّما سكنت بقـرب ماه أو خدير أو عين فتحمى ذلك الموضع. . . <sup>(5)</sup>.

وقول ذي الرمة -وأراد حية-:

ومكنية لم يعلم الناسُ ما اسمُها وطننا عليها ما نقولُ لها هُجُرا...(6)

 <sup>(1)</sup> نَسْه العسكرى للخنساء، راجع الصناعتين ص387، ونسبه ابن رشيق لليلى الأعيلية وقال معلباً عليه:
 «أرادت أنه بجلب ويتعلق به للحاجات لجوده وسؤدده وكثرة الناس حوله، وقيل: إنحا ذلك لعظم مناكبه، وهم يحمدون ذلك العمدة 1، 316.

<sup>(2)</sup> نقد الشعر بتحقيق محمد عبد المنعم خفاجي، ص159.

<sup>(3)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص147.

<sup>(4)</sup> وقبله: ﴿وقال آخر (الكلاب الحرمازى):

يا ابن المعلى نزلت إحدى الكبر أنت لها منذر من بين البشر؛ المعانى الكبير 2، 671. ثم دل المحقق على أن البينين وردا بالحيوان 4، 49، وأمثال الميعانى 1، 29.

<sup>(5)</sup> الماني الكبير 2، 671.

<sup>(6)</sup> المصدر السابق 2، 978.

وقول الراعى يذكر بعبرا:

تبيت بناتُ الأرض نحت لبانه

بنات الأرض: دوابها...<sup>(1)</sup>

وقول الأخطل:

وماً يَبَقى على الآيام إلاَّ بناتُ الدهر والكَلمُ المقورُ بنات الدهر: أحداثه وصروف، والكلم العقور: الهجاء<sup>(2)</sup>.

وفى هذه اللفتة ما يدلَّك على سَـمة اطَّلاع قدامة على الشعر العربى، وعلى مـعرفته الحقيـقية بمنزلة الكناية فى الخطاب اللــــانى، خاصة وأنها من أبيــات المعانى، وهى التى برعَ فيها أصحابُها، وبزُّوا غيرَهم فيها على اختلاف الاغراض التى نظموا فيها.

عرض أبو هلال العسكرى، وهو الحسن بن عبد الله بن سهل (ت 395هـ) للكناية عرض أبو هلال العسكرى، وهو الحسن بن عبد الله بن سهل (ت 395هـ) للكناية عمد أبواب البديم بكتابه «الصناعتين». ولقد ظل الدارسون يتساءلون عن سبب فصله بين هذه الأبواب رغم أن أمثلتها التي وردت تحت عنواناتها جميمًا من الكنايات والتعريض، كما عُرف عند البلاغيين المتأخرين، وهو ما أوحى إلى بعض الدارسين أن يدعوا أن مفهوم ألكتاية عنده لم يكن واضحًا الوضوح اللازم «لم يتضح عند العسكرى مفهوم مصطلح الكناية بصورة واضحة مما جمعه يخلط في دراسته حيثًا، ويفرق بين أساليبه حيئًا أخر؛ وقد يرجع ذلك إلى تفريقه بين المنين اللغوى والاصطلاحي، أو واحد في حقية على الظن أن الأبواب التي بحث تحتها الكناية والتعريض إنما هي باب واحد في حقيقة الأمر، وإنما أشكل ذلك على الدارسين لأسباب ما زلنا نجهلها إلى اليوم.

عرّف أبـو هلال المسكرى الكنايةَ بقـوله: أوهو أن يُكنى عن الشئ ويُعـرّض به ولا يصرّح على حسب ما عملوا باللحن والتورية عن الشيء كما فعل المنبرى؛ إذ بعث إلى

<sup>(1)</sup> المعانى الكبير 2، 679 ابتصرف والبيت للراحى وهو:

تبيت بنات الأرض تحت لبانه بأجنف من أثقاء وهبين هائل

قال ابن قتية: أجنف: رمل هاتل. راجع المعانى الكبير 2، 679، وديوان الراعى النميرى، ص197.

<sup>(2)</sup> المُعانى الكبسير 2، 806 وبتصسرفُ والبيت بديوان الاخطل، ص 183، وقال الشسارح: فينات الدهر: مصائب. العقور: الملى يعض ويجرح. المعنى: إن الدهر ينقضى ولا يبقى خالكاً إلا الحطوب الكبيرة والقصائد الحالمة التى تترك جراحًا لا تندمل، ولا تبرأه راجع ديوان الاخطل بشرح مجيد طراد، ص183.

<sup>(3)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص151.

قومه بصرة شوك وصرة رمل وحنظلة ، يريد جاءتكم بنو حنظلة في عدد كثير ككثرة الرمل والشوك. وفي كتاب الله تعالى عز وجل: ﴿ ... أو جاء أحد منكم من الفانط... ويه [النساء] فالغائط كناية عن الحاجة ، وملامسة النساء كناية عن الجماع (1) ، فأنت ترى أنه يجمل الكناية والتعريض يقابلان عدم التصريح ، وهما في وضعهما مثل ما عليه اللحن والتورية ، وهذا الفهم جعل الدارسين يلحظون أن أبا هلال يغلب عليه الخلط بين التعريض والكناية ؛ قال بدوى طبأنة : قوالكناية والتعريض مختلطان عند أبي هلال المسكرى الذي لم يضع حداً لهما ، وكذلك الأمر عند ابن المعتز واكثر البلاغين (2) وإن كان هذا الخلط بشاركه فيه غيره من العلماء ، وكأن عدم استقلال علوم البلاغة العربة بعضها عن بعض هو الذي سبّ هذا الخلط بين مباحث العلم الواحد .

وكان معبول أبى هلال العسكرى فى بحثه للكناية والتعبريض على ذوقه، بحيث أنه أعلمه فى التبمييز بين ما كان جبيداً من التعريض والسكناية وما لم يكن (3)؛ كقوله فى الكناية فى البيت التالى، وهو للمتنبى:

إنَّى على شغفى بما في خُمرُها الاعفُّ عمَّا في سراويلاتها(4)

وسيم عتُ بعضَ الشيوخ يقول: الفجور أحسن من عفاف يُعَبرُ عنه بهذا اللفظ. . . (5)؛ لأن الكناية فقدت وظيفتها في الستر والخفاء حتى أصبحت حقيقة ظاهرة للعيان، في حين أن الدلالة الفعلية للكناية هي ما باعدت فيها الحقيقة، وأثارتُ في ذهن المتلقي الفضول، فجعلته يتساءل عن المقصود منها.

<sup>(1)</sup> الصناعتين، ص407.

<sup>(2)</sup> البيان العربي، ص228.

<sup>(3)</sup> الصناعتين، ص 407، 408.

 <sup>(4)</sup> كذا ورد بالديوان بتحقيق عبد الوهاب عزام، ص171، وجاه بالحاشية: اوسسمعت أبا الفضل العروضى يقول: سمعت أبا بكر الشعراني. يقول: هذا بما عير عليه الصاحب. وكان المتنبي قد قال:

لأمض عماً في سرابيلاتها

جمع سربال وهو القميص. وكلّا رواه الحوارزمي يقول: أنّا مع حبى لوجههن أهف عن أبدانهن، راجع الديوان، ص171. وهو بيت من قصيدةٍ مدح بها أبا أيوب أحمد ابن عمران؛ مطلعها:

سرب محاسنه حرمت ذواتها داني الصفات بعيد موصوفاتها،

الديوان، ص170.

<sup>(5)</sup> الصناعتين، ص410.

وأما الإرداف والتوابع؛ فسقال أبو هلال في تعريفهسما: قان يريد المتكلم الدلالة على معنى، فيترك اللفظ الدال عليه الخاص به، ويأتي بلفظ هو ردفه وتابع له، فيجعله عبارة عن المعنى الذي أراده، وذلك قوله تعالى: ﴿فِهِنْ قَاصِراتُ الطَّرْف ... ﴿ ﴾ [الرحمن]، وقصور الطرف في الأصل موضوعُه العفاف على جهة التوابع والإرداف؛ وذلك أن المرأة وتابع تقصوت طرفها على روجها، فكنان قصور الطرف ودفًا للمفاف، والمفاف ردف وتابع لقصور الطرف، (11). ولا شكَّ أن الإرداف والتوابع هما الكناية في هذا الموضوع، وولكن ربما كان العسكري يفرق بين المفهوم اللغوى للكناية والمعنى الاصطلاحي لها؛ فالكناية بمعنى الستر والخفاء، والإرداف بعنى إرادة الدلالة على معنى من المعانى، فتترك اللفظ الخاص به، وتأتى بلفظ هو ردفه وتابع لهه (2)، ولكن هذه التفرقة الموهومة تكذّبها الشواهد التي سياقها في الأبواب الشلائة التي أشرنا إليها؛ إذ كلها من قبيل الكنايات والتعريض.

فمنها على سبيل المثال فى باب الإرداف والتوابع: •قول المرأة لمن سألته: أشكو إليك قلَّةَ الجرذان؛ وذلك أن قلة جرذان البيت ردفٌ لعدم خيره.

ويقولون: فلان عظيم الرماد، يريدون أنه كثيرُ الإطعام للأضياف؛ لأن كثرةَ الإطعام يردفُ كثيرةَ الطعام يردفُ كثيرةَ الطبخ. . . ه (3)، وحَسْبُنا أن نجد البلاغيين المتأخرين يصنفونها في خانة الكنايات، ومنها في الشعر: فقول الآخو:

ومهما في من عبب فإنَّى جبانُ الكلب مهزولُ الفصيل (4)

يعنى أن كلبه يُضرب إذا نبح على الأضياف فيردف ذلك جبنه عن نبحهم، وأن اللبن الذي يُسمن الفصيل يُجعل للأضياف؛ فيردف ذلك مزال الفصيل (<sup>(2)</sup>.

ولقد عَنَّ لى أن منهج العسكرى فى بحثه للكناية قد اقتبسه من ابن المعتز، وقوامه أن يبدأ البلاغى بوضع المفهوم ثم يتلوه بالشواهد والأمثلة من القرآن والحديث، وكلام الصحابة والأعراب، وهذا أهم شئ يبدو فيه تأثره به، وإن يكن محمود شيخون يلاحظ على أبى هلال فى دراسته للكناية أنه ترسَّم خُطًا ابن المعتز فنقل تسميته كما هى، ولم يقرَّق بعين التعريض والكناية على نحو ما فعلَ ابنُ المعتز، كما أنه استشهد بجعض

<sup>(1)</sup> الصناحتين، ص385.

<sup>(2)</sup> للجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص151.

<sup>(3)</sup> الصناعتين، ص386.

<sup>(4)</sup> قال ابن رشيق: «أشار إلى كثرة فشيان الفسيوف، حتى إن الكلب بما أنس جبن أن ينبح فضلاً عمًّا سوى ذلك، وهزال فصيلة دال على أن الآليان مبلولة للفيفان، فقلّ ما يقى له منهاء الممدة 1، 318.

<sup>(5)</sup> الصناعتين، ص387.

شواهده، (1) وهي أمورٌ هينة؛ لأن التسمية وعدم التفـرقة المشار إليها والأمثلة والشواهد، ليس لابن المعتز فيها إلا الشئ القليل اليسير.

وتأثّر أبي هلال يتعدى ابن المعتز إلى قُدامة، خاصة في هذه النزعة التحليلية للأمثلة التي قلما احتفى بها سابقوه أو معاصروه من البلاغيين؛ كقوله في باب «المماثلة»: 
«كقولهم فلان نقي الثوب، يريدون به أنه لا عيب فيه، وليس موضوع نقاه الثوب البراء من العبوب، وإنما استعمل فيه تمثيلاً، وقال امرؤ القيس:

ثبابُ بني عَوْف طهارٌ نقية وأوجههم عند المشاهد غران ا(2)

ومن اللافت أنه أكثرَ من الأمثلة إكـــثاراً. لا نجدُ له مثيلاً في باقى مؤلَّفــات معاصريه، حتى قبل إن فضله: ف. . . مُحصورٌ في سَوْق هذه الامثلة الملوَّنة (3).

فاما المُماثلة فهى «أن يريد المتكلمُ العبارةَ فيأتى بلفظة تكونُ موضوعةً لمعنَّى آخرَ، إلا أنه يُنبِى إذا أورده عن المسعنى الذى أراده... قـولهم -فـلان طاهر الجـيب- يريدون أنه ليس بخائن ولا غادر، وقولهم -فلان طيب الحجزة- أى عفيف؛ قال النابغة:

رقاقُ النَّمال طيَّبُ حجزاتهم يحيون بالريحان يوم السباسب

ويقولون «فلانٌ أوسعُ بنِي أبيه ثويًا» أى أكثرهم معروفًا، و«فلان غمر الرداء» إذا كان كثير المعروف<sup>(4)</sup>.

فانتَ إذا تدبرتَ هذه الشـواهد، وقابلتَ بينها وبين مصطلحـات الأبواب الثلاثة التى وضعها أبو هلال للكنايـة وجدتَ أن المصطلح يفقدُ جدواه، وكأنه وُضعَ بكيفـية ارتجالية لا تــتوعبُ كلَّ الأمثلة والشواهد.

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص11.

<sup>(2)</sup> الصناعتين، ص389، والبيت ورد بديوانه، ص83.

قال الشارح: اقوله: ثباب بنى صوف طهارٌ نقيه الى لم يدنسوا ثبابهم بضدرة، وهذا مكّل، وإنما يريد أنهم برءاء من الغدر والمنتب. وقوله: وأرجههم المشاهد خران، أى إذا اجتمع القوم بإرادة حرب أو خرم أو حمالة أو خير ذلك ما يجمعهم، ظهر منهم الاستبشار، ولم تبد عليهم كأبة عند ذلك. والغران: جمع أغر، وهو الأيض، الليهوان، ص83.

<sup>(3)</sup> نحو الصوت ونحو المعنى، ص93.

<sup>(4)</sup> الصناعتين، ص839، 390. والبيت من قصيدة يمدح بها حسود بن الحارث الأحرج بن الحارث الأكبر، وقال خبيره: بل في مدح حسود بن الحارث الأصغر بن الحارث الأحرج ابن الحسارث الاكبر بن أبى شسمر، ومطلعها:

كليني لِهُمُّ يا أسمة ناصب ﴿ وَلِيلِ أَقَاسِهِ بَطَيُّ الْكُواكِبِ

راجع الديوان، ص40.

وتُوحى بعضُ الشواهد الاخرى الواردة فى الابواب المذكورة أنه خَلَط بين صور بيانية كشيرة، وجاء بها تحت ما سمَّاه بالإرداف والمماثلة والكناية، وهو يخلط بين ما عُرف بالتشبيه التمثيلي والاستعارة التمثيلية والكناية في مضهومها المتأخر، فهو يجملُ المثالُ «نقى الثوب» مثل ﴿ ... كَالِي نَقْضَتْ غَرْتُهَا مَنْ بَعْدُ قُولًا أَنْكَانًا ... ۞ [النحل](1).

ومن اللافت أن هذا الخُلط أصبح من الأمور المقررة طوال أعصر البيان العربي، وكأنه صار سنة من سنن تطور أشكال التعبير البياني. والرأى عندى أن المعول عندتذ في تصنيف صهير البيان هو اعتبار المساق في دلالة الصيغ؛ كما يقول الإمام الشاطبي: «كلام العرب على الإطلاق لا بعد فيه من اعتبار المساق في دلالة الصيغ، وإلا صار ضحكة وهزهة... ه<sup>(2)</sup>. فمتى تم تحديد دلالة الصيغة داخل السياق العام للعبارات والجمل تعين نوع الصورة المقصودة منها.

تناول العلامة أبو الحسن أحمد بن فارس (ت 395هـ) الكناية في كتابه فقة اللغة وسنن العرب في كلامها، وكان الغالب على فهمه لها أن يأتي بمنى الضمير كما فهمه علما اللغة في جميع أحواله في الإفراد والتشنية والجميم، وفي الغياب والمخاطبة والتكلم.

كما تأتى بمعنى عدم التصريح بالشئ تحسينًا له أو تكريًا أو تبجيلاً. وقد استدلًّ على ذلك كله بما ورد في أى الذكر الحكيم، وكلام العسرب بما يؤيد آراءً ويوضحها. وبذلك فإن نظرته للكناية لا تختلف في عمومها عن نظرة علماء العربية لها، ونظرًا لتطابق آرائه في هذا الصدد مع آرائهم راح بعض الباحثين يوجّه له أصابع الاتهام بالسطو والسرقة؛ قال: ففابن فارس في الكناية يسطو على باب من هنا، وباب من هناك دون الإشارة إلى من أخذ منه في الباب الثاني، فبدا عملُه كثوب مرقع تنفرُ منه النفس والعين (3).

والرأى عندى أنه كان يعتبر كل ما كتُب في التسعبير الكنائي وإلى عصره مجرد أفكار عامة ليست ملكًا لاحد من المؤلّفين؛ فهي كالمعاني المشتركة في مسبحث السرقات، ليس بإمكان أحد أن يدّعي ملكيتها أو السبق فيها.

وفى كتاب «الصاحبى» بعضُ الإشارات الدالة على أن المقصودَ بالكناية هو الضمير، قال ابن فارس: «ومن الحروف ما يكون كنايـة، وله موضعٌ من الإعراب نحو قولك: ثوبه؛ افسالها، كناية لها محل من الإعراب، ومنه ما يكون دلالة ولا مـحل له مـثل

<sup>(1)</sup> رجاء عيد، فلمن البلاغة بين التقنية والتطور، ص424، والصناعتين، ص390.

<sup>(2)</sup> الموافقات 3، 153.(3) أثر النحاة في البحث البلاغي، ص351.

رأيتهما؛ فالهاء اسمٌ له محل، والمسيم والألف علامتان لا محل لهماه (1)، وهو الضمير الذي له محل من الإعراب، والذي ليس له، ويعتبر ابن فارس أن للكناية بابين:

د أحدهما: أن يكنى عن الشيء فيُذكر بسغير اسمه تحسينًا بلفظ أو إكسرامًا للمذكور، وذلك كقسوله جل ثناؤه: ﴿ ... وَلَكِن لا تُواعِدُوهُنْ سِرًا ... ﴿ ﴾ [البقسرة] إنه النكاح، وكذلك: ﴿ ... إل جاء أحدٌ مُنكُم مَن الأنافط ... ۞ ﴾ [المائدة] والغائط مطمئن من الأرض كل هذا تحسين للفظ، والله حجل ثناؤه - كريم يكنى كما قال في قصة سيدنا عيسى وأمه - عليها السلام - ﴿ مَا الْمَسِحُ ابنُ مُرْبَم إلا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَلِه الرُسُلُ وَأَمُهُ صِدَيْقَةً كَانا يأكلان الطعام منه (٤٠٠).

ولا خلاف مع الدارسين عندما يذهبون إلى القول بأن هذه الشواهد لا فضل لابن فارس فيها إلا إعادة الذكر، غير أن اتكاءً عليها قد يكونُ له غرض آخر؛ وهو أن الاسلوب الكتائي إنما هو سنة من سنن العرب في كلامها، فليس المهم الشواهد بقدر ما يهم إثبات هذه الحقيقة.

ومن هذا الضرب ثانى الكناية اللتبجيل قولهم: أبو فلان صيانة لاسمه عن الابتذال، والكنى مما كان للعرب خصوصًا، ثم تشبه غيرهم بهم في ذلك (3). ومعلوم أن ما يَعنيه التبجيل في الكنية هو نفسه الذي تعنيه الكناية عن عدم ذكر اسم الشيء؛ ألا وهو التحسين.

وقد يكونُ من الإجحاف أن يُسلب ابن فارس حقه؛ لأنه اعتمد على استقراء كلام العرب فتبين له أن الكناية في كلامهم لا تُخرُّج عمَّا ذكره في البابين الواردين في كتابه.

وقال ابنُ فارس فى الباب الشانى من الكناية: «الاسم يكون ظاهراً مثل زيد وعمرو، ويكون مكنيًا، ويعض النحويين يسميه مُضمراً، وذلك مثل: هو وهى وهما وهن، وزعم بعضُ أهل المعربية أن أول أحوال الاسم الكناية ثم يسكون ظاهراً... وسائرُ الاسماء تظهر مرةً ويكنى عنها مرة، والكناية متصلة ومنفصلة وستجنة <sup>(40)</sup>.

فالكنايةُ هى الضمير مهما كان وضعه فى سياق الخطاب اللسانى ظاهرًا ومستمرًا ومفردًا وجمعًا، وقد حرص ابنُ فارس على أن يضربُ الأمثالُ لكل فائدة يأتى بها.

ويتفرعُ عن هذا الباب بعضُ الأفكار الجزئية التي تصبُّ جميعُها في المفهوم السابق مثل: أن الشيء قد يُكني عنه ولم يَجْر له ذكر، مثل قوله تعالى: ﴿ يُرْقَكُ عَنهُ ... ﴿ يُكَ ﴾ [الماريات]؛ أي يؤفك عن الدين أو عن النبي، كما يكني عن الشيئين والشلائة بكناية الواحد؛ كقولهم: أنن الناس وأخبه.

<sup>(1)</sup> الصاحبي في فقه اللغة؛ وسنن العرب في كلامها، ص121. (2) المصدر السابق، ص260.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص260. (4) المصدر السابق، ص261.

كما تكونُ الكنايةُ متصلةً باسم وهي لغيره؛ كقوله تعالى: ﴿ لَمُ جَعَلَاهُ نَطْفَهُ ... ﴿ ﴾ [المومن]؛ فسهذا لسولده؛ لأن آدم لم يُخلق من نطفة، وربما كني عن الجسماعة كناية الواحد<sup>(1)</sup>.

ومن الملاحظ أن ابن فارس المعطى لكل ما يقول أمثلة من القرآن الكريما<sup>(2)</sup>، وهو دليل على أن الصلة التى تتصلُّ بها مباحثُ البيان العربي بالكتاب العزيز منينة وقوية، رخم مُنضي وقت لا بأس به على التأليف في العلوم العربية ولم تزدد تلك الصلة إلا ارتباطاً شديدًا مع مرور الايام.

ومن الدارسين مَن ينبه إلى بعض ما وقع فيه ابنُ فارس من خلط في الكناية، وذلك عندما أورد أمثلة من الكنايات تحت ما سماه باب «الإيماه» قسال ابنُ فارس: «والعربُ تشير ولي المعنى إشارة وتُومئ إيماء دون التصريح؛ فيقول القسائل: «لو أن لي مَن يقبلُ سسورتي الاسرت، وإنما يسحث السيامع على قبول المسبورة، وهو في أشسمارهم كثير ... وفي رأيي أن هذه الموجهة صائبةً في حد ذاتها بغض النظر عماً يعتورها من خلط؛ الاننا سنجد السكاكي في القرن السيادس الهسجري ينوع الكناية إلى إيماء وإشارة، منها إلى ما أسماه بالتفاوت فيها.

فأما تسلك الامثلة فمنها «غسمر الرداء» يُومئون إلى الجسود، وهو «واسع جبب الكم» إيماءُ إلى البلك، و«طرب العنان» يومئون إلى الحفة والرشاقة(<sup>4)</sup>.

ونحن لا نريد بالتألى أن نتجنى على أبن فارس فنسلب كلَّ فضل في بحث للكناية كما هو شأن الصاحب بن عباد قديًا، وحبد القادر حسين حديثًا بالقول: إنه جَرَّد نفسه من فضيلة الابتكار، وحُرم ميزة التنسيق وحسن التصنيف (<sup>(5)</sup> لكونه انطلق من بحث التمبير الكنائي باعتباره ظاهرةً من ظواهر الخطاب اللساني، وكان المعوَّل لديه هو استقراء النص القرآني وكلام العرب على ما يبدو، وهو ما أدى به إلى استنباط كثير من أسرار التمبير الكنائي.

الله القاضى أبو بكر الباقلاتي (ت صام 403هـ)، وهو من أبرز رجالات الاشعرية (6) كتاب وإصحار القرآن، مشيراً في اثنائه إلى أنه مُسبوق إليه بما صنَّه الجاحظ،

<sup>(1)</sup> الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها، ص261، 262.

<sup>(2)</sup> للجاز المرسل والكتابة الأبعاد المعرفية والجمالية، ص149.

<sup>(3)</sup> الصاحبي في فله اللغة وسنن العرب في كلامها، ص248.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص249.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص352.

<sup>(6)</sup> هنري كوريان، تاريخ الفلسفة الإسلامية، ص190.

في نظم القرآن، وإن لم يزد فيه على ما قاله المتكلميون قبله(1). وقد عُرَض الساقلاني إلى ما أسماه (البـديم)، وهو يعني عنده علوم البلاغة كلها، مما يدل على أنه مـتأثّر فيه بابن المعتز. ويبدو منذ الوهلة الأولى أنه يَخلطُ بين عدة صور بيانية، فهو عندما يتحدث عن امرئ القيس يقول: ﴿وذكروه في باب الاستعارة البليغة، وسمَّاها بعض أهم الصنعة باسم آخر، وجعلوها من باب الإرداف، وهو أن يريد الشماعرُ دلالة على معنى فلا يأتي باللفظ الدال على ذلك المعنى، بل بلفظ هو تابع له وردف(2). فإذا تأملتُه وجدتُ أن لا فرق عينده بين الاستعارة والكناية، باعتبار أن الإرداف هو الكناية، وأن تعريفه -اى الإرداف- هو نفس التعريف الذي وضعه قدامة وتبعه فيه أبو هلال العسكري.

ومَثَّل له بقول الشاعر:

نئوم الضحَى لم تنتطق عن تفضُّل (3)

وإنما أراد ترفهها بقوله: نثوم الضحى، ومن هذا الباب قول الشاعر: بعيدةُ مهوَى القرط إما لنوفل ﴿ أبوها وإما حبد شمس وهاشم

وإنما أراد أن يصف طول جيدها فأتى بردفه (4).

ولا خلافَ مع بعض الدارسين في أن الباقلاني إنما اتكاً على ابن المعتز في أمور كثيرة مثل اعتباره االكناية والتعريض، من البديم؛ قال شوقى ضيف: اوذكر من البديم الكناية والتمريض مقتديًا بابن المعتز. . . ، (5). وأيضًا في المنهج السعام -إن صَعُّ أن يكونَ له منهج في دراسة الكناية القرآنية- بحيث أنه لم يفرق بين الكناية والتعريض، ولم يحاول أن يُضع لهما تعريفًا جامعًا مسانعًا، وهذا رغم عنايته بضرب الأمشال للتوضيح، ولعله عندنذ يوافق ابنَ المعتز في ذلك الغـرض، رغم ادّعائه أن العلمَ بأبواب البديع لا يكشفُ عن أوجه إعجاز القرآن. وقد عَنْ لي أنه يُدخلُ الألفارَ وبعضَ الصور البديعية الأخرى في الكناية؛ كما في قوله: «ومن البديم: الكناية والتعريض؛ كقول القائل:

<sup>(1)</sup> إعجاز القرآن 1، 8. (2) إعجاز القرآن 1، 129.

<sup>(3)</sup> صدره: وتضحى فتيت المسك فوق فراشها، راجع الديوان، ص17، وجاء بالحاشية ص17 من الديوان ما يلى: «قوله: نثوم الضحى. يتول: لها من الحدم من يكفسيها؛ فهي لا تهتم بأمرها. وقوله لم تنتطق؛ أي لم تشد عليها نطاقًا بعد تفضل، والتفضل لبس ثوب واحدا أي ليست بخادم فتتفضل وتنتطق للخدمة.

<sup>(4)</sup> إعجاز القرآن 1، 129.

<sup>(5)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص111.

<sup>(6)</sup> إعجاز القرآن 3، 186.

## واحمرُ كالديباج امّا سماؤه فريًّا واما أرضه فمَحُول

ومن هذا الباب لحنُ القولَ، ومن ذلك العكس والتبديل... (11)، الشئ الذي صَمُّب على الدارسين تحديدُ المفهوم الحقيقي للكناية عنده.

وهو لا يفتأ يردّد ما قاله البلاغيون في المماثلة التي هي عنده اضربٌ من الاستعارة، وذلك أن يقصد الإشارة إلى معنى، فيضع الفاظ تدلُّ عليه، وذلك المعنى بالفاظه مثالًا للمعنى الذي قصد الإشارة إليه (22)، وربحا فهم من الاستعبارة هنا أنها تعنى المعنى العام القائم على مجرد النقل، وليس كسما فهمها علماه البلاغة المساخرون، ومن ثم فإن أكثو صور البيان يمكن أن تنضوى تحتها. وقد ضرب أمثلة كثيرة للمسائلة من القرآن وكلام العرب؛ كقوله تعالى: ﴿وَإِبَاكُ فَلَهُمْ ﴿ إِلَهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ على اللّهُ اللّهُ على وتقول العربُ؛ قال الأصمعى: «أراد البدنَ عالى:

وقول امرئ القيس:

وما ذرفت عيناك إلا لتضربي بسهميّك في أعشار قلب مُقتّل (4)

ومعلوم أنَّ الجامع بين الأمثلة الواردة بين الكناية والتحريض والمسائلة -أو بالاحرى الاستعارة- هو قابليتها للتأويل، وأنَّ المعنى يحتملُ بالتالى أكثرَ من دلالة، ولا نشكُّ أن الباقلاتي من أولئك العلماء الذين لا يقفون في فسهمهم عند المستوى السطحى للالفاظ، وذلك من شائه أن يُقلُّل من سطوة الخلط التي ظهرت عنده، ويجعله مسايرًا لما عليه أكثر العسلماء؛ قال الشاطبي: «ألا ترى إلى قولهم فلانَّ أسدُّ أو حسمارٌ أو عظيم الرماد أو جسبان الكلب، وفلانة بعيدة مسهوى القرط، وما لا يتحصر من الامشلة لو اعتبر اللفظ بمجرده لم يكن له معنى معقولٌ، فما ظنك بكلام الله وكلام

<sup>(1)</sup> إهجار القرآن 1، 170، 171. والبيت في كتاب «منيار النظار في علوم الأشعار» للزنجاني 156،2 قال: «كلوله يصف فرساً سراته بالاندماج والري، وقوائمه بضده...».

<sup>«</sup>المكس: في الكلام لفة: رد آخر الكلام إلى أوله. ذكر المكس جرمانوس فرحات في كتابه «بلوغ الأرب في علم الأدب، فقال: اعلم أن حقيقة ملما النوع أن يوقع الحكمُ على لازم للحكوم عليه، أهني أن يجعل الرابض متقلاً...ه راجع المعجم القصل في علوم البلاغة، ص 604، 605.

التبديل: من تبسل الشيء وتبلل به: اتخذ منه بدلاً، وتبديل الشيء: تغييره وإن لم تأت ببلل، وقسد سماه المسكري بالعكس... وبعضهم بسميه التبديل...، راجع المعجم المفصل في علوم البلاغة، ص278.

<sup>(2)</sup> إعجاز القرآن 1، 142.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 1، 143.

<sup>(4)</sup> للصدر السابق 1، 142. «قوله فرقت: أي سال دمها، يقول: صا بكيت إلا لتجرحي قلبًا معشرًا، أي مكسرًا، والمسلم. والتأسير في الشيء. والأحشسار إنما هي في الإلتاء... يقول: ما فرقت هيناك إلا لتلجى بقلبى كله... الليوان، ص13.

رسوله» ﷺ<sup>(1)</sup>. والظاهرُ أنَّ الباقلانى لم يبعد عن هذا المنظور في تأويل أى الذكسر الحكيم داخل دائرة بحثه عن إعجاز القرآن، وكان الاقتباسُ والخلطُ أهمَّ مأخذين يُؤاخذ بهما.

♦ قام أبو منصور الثعالمي (ت 429هـ) بتاليف كتاب «الكناية والتعريض»، وهو أول مولَّف يصل إلينا ويكون خاصًا بالتعبير الكنائي، ويظهـرُ أن الحلاف ما يزالُ قائمًا حول تسمية الكتاب أهو الكناية والتعبريض أو النهاية في فن الكناية؟ وهي مسألةٌ عَرَضت لها عائشة حسين فريد مُحققة الكتاب، ورجَّحت أن الاختلاف ربما يعودُ إلى أن «الاسم الذي جاء في المخطوطة هو من عمل النَّسَاخ، أو كانت النسخة الأولى للكتاب عند تاليفه؛ فلمًا عاد النظر فيه سمًاه الكناية والتعريض (2)، علمًا أن ما تعنيه بالاسم هو: النهاية في فن الكناية.

من المعلوم أن الثعالبي عَرَض لمبحث الكناية في الجزء الثاني من كتاب وفقه اللغة وسر العربية، وقد أثبت محقق والكتاب أنه ألف عدة كتب منها: كتاب والكناية والعريض، وكتاب والنهاية في فن الكناية، عنا يدل على أنهما كتابان مستقلان، وليسا كتبابًا واحدًا، وإن كانوا يظنون أن بعض الكتب لبست له (3)، وانطلاقًا من هذا فه للحت بعض الفروق وأوجه الشبه بين نسختي الكتاب (4)، يمكن من خلالها القول بكل ثقة إن النسختين إنما هما نسختان لكتاب واحد وهو للعلامة الثعالبي؛ تفصيل ذلك:

بنى مؤلَّفُ الكتاب خطتهُ على سبعةً أبواب متفاوتة الطول والقصر، تتوزعُ على واحدٍ وأرمعين فصلاً.

ويتنضح -بعد مقابلة النسختين- أن الفارق لا يكمُن إلا في عدد الفصول، ولا خلاف في عدد أبواب الكتاب.

قالباب الأول: في «الكناية والتعريض» يحتوى على عشرة فصول، بينما يتكون الباب الأول في «النهاية في فن الكناية»من تسعة فصول، كما يكمن الخلاف في عنوان الباب، فبينما هو في كتاب «الكناية والتعريض»: في الكناية عن النساء والحرم وما يجرى معهن

<sup>(1)</sup> الموافقات 3، 153.

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، ص67.

<sup>(3)</sup> فقه اللغة وسر العربية، ص11.

<sup>(4)</sup> قام موفق فوزي الجبر بتصحيح كتاب النهاية في فن الكناية، وقال في خطبته، ص5: الوصلي في ذلك انحصر في شرح فريب اللفظ، وترجمة بعض الشعبراه، وردّ الأبيات إلى مصادرها والتعليق عليها، وتخريج الآيات والأحاديث إن وجدا.

ويتصل بذكرهن من سائر شئونهن وأحوالهن، نجد عنوانه في «النهاية في فن الكناية»: في الكناية عن النساء والحرم وما يجرى مجراهما.

وتجدُ الفرقَ واضحًا في صياغة عنوان الباب الثاني؛ فهو في «الكناية والتعريض»: في ذكر المغلمان والذكران ومن يقول بهم والكنايات عن أوصافهم وأحوالهم، بينما في «النهاية في فن الكناية» في ذكر الغلمان والذكران ومن يقول بهم.

وهناك فرق في صياغة عنوان الباب الثالث؛ فهو في «الكناية والتعريض»: في الكناية عن بعض فضول الطعام، بينما هو في «النهاية في فسن الكناية»: في الكناية عن بعض فضول الطعام والمكان المهيا له.

وتجدُ فرقًا في إبدال كلمة في عنوان الباب الرابع، وهي «العابات» بكلمة أخرى هي: «العاهات» في «النهاية في فنُ الكناية».

كما تجدُّ الفرقَ واضحًا في عدد فصول الباب الخامس؛ إذ هي ستة فصول في «الكناية والتعريض»، بينما هي أربعة فصول في «النهاية في فن الكناية».

وهناك فرق فى صباغة عنوان الباب السادس؛ فهـ و فى «الكناية والتعريض»: فيـما يوجبه الوقت والحال من الكناية عن الطعام والشراب وما يتصل بهما، بينما العنوان: فى ما يوجبه الوقت والحال من الكناية عن الطعام فى «النهاية فى فن الكناية». هذا بالإضافة إلى بعض الفروق الطفيفة الأخرى.

ولقد وردت كلمة ختم بها المؤلف كتاب «الكناية والتعريض»، وهى: «تم كتاب النهاية في فن الكناية» (1)، وهى نفس العبارة التى ذيّل بها المؤلف النسخة الثانية من الكتاب «النهاية في فن الكناية» قال: «تم كتاب النهاية في فن الكناية وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلمه (2)، وربما دلّت هذه العبارة الواردة في النسختين مع ما أوضحناه من فروق على أن نسختى الكتاب إلما هما لكتاب واحد، وذلك بالإضافة إلى بعض الحقائق الاخرى، ومنها أيضًا: ما ورد في خطبة الكتاب؛ قال الثمالي: «وقد كنت ألفته بنيسابور في سنة أربعمائة، فلما جرى ذكره على اللسان العالى، أدام الله علوه، وخرج الأمر المتمثل - أدام الله رفعته - بإنفاذ نسخة منه إلى الخزانة المعمورة، أدام الله شرفها، أنشأتُها نشأة أخرى، وسبكته ثانيه بعد أولى، وردت في تبويه وترتبه وتأتقت في تهذيه وتذجمته بكتاب «الكناية والتعريض»، وشرقته بالاسم العالى بثبته الله ما دامت الأيام والليالى، وخرجته في سبعة أبواب ...» (3).

الكناية والتعريض، ص173.
 النهاية في فن الكناية، ص133.

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، ص4، 5.

النهاية في فين الكناية، وهو العنوان الأصلى للكتاب، ثم ما لبث أن أعاد فيه النظر بالنهاية في فين الكناية، وهو العنوان الأصلى للكتاب، ثم ما لبث أن أعاد فيه النظر شمل ذلك العنوان فيصار «الكناية والتعريض». وهذا بعد أن أهدى نسخة منه إلى ولى نميته «أبي العباس مأمون بن مولانا خوارزم شياه مولى أمير المؤمنين» (أ). فهذا أرجع تقدير يجعلني أطمئن إلى أن الكتاب إنما هو كتاب واحد، وأن الثعالبي عدل عن كثير مما ورد في نسخته الأولى، فزاد فيه ما راد على ما بينًا، وأبقى على ما شاء أن يبقى علي. ولا بد من توجيه النظر -قبل التطرق لكتاب الكناية والتعريض- إلى أن الثعالبي عَدًا الكناية من جملة أسرار العربية في الجزء الثاني من كتاب «فقه اللغة وسر العربية»، وقال في ذلك: «العرب تُقدمُ عليها توسعًا واقتدارًا واختصارًا، ثقة بفيهم المخاطب؛ كما قال عز ذكره: ﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَ الله الله الذي المرب عَنى الرحم، وكما قال: ﴿...حَنى تَوَارَتُ بِالْعِجابِ ﴿ كُلُّ أِنَا بَلْقَتِ الشّراقِ والشيمس والروح، من غير أن يُجرى في المناسة عن الأرض، وكما قال ويجرى في أن يُجرى في المناسة عن الأرض والشيمس والروح، من غير أن يُجرى في المناسة عن المناسة والمناسة والمناسة وقبل أن غيرى أن يُجرى في المناسة عن المناسة عن المناسة والمناسة والمناسة والمناسة والمناسة وقبل عن فير أن يُجرى أن يُجرى أن يُجرى أن يُجرى أن المناسة والمناسة والمناسة والمناسة والمناسة وقبل أن غير أن يُجرى أن المناسة والمناسة والمناسة والمناسة عن أن يُجرى أن يُجرى أن المناسة والمناسة والمناسة عن أن يُجرى أن يُجرى المناسة والمناسة والمناسة عن أن يُجرى أن يُجرى المناسة والمناسة والمناسة والمناسة عن المناسة والمناسة عنه المناسة والمناسة والمنا

فماذا بَقي إذن أن ندَّعي بعد هذا سوى أن الكتــابُ ألَّفه الثعالبي وعَنْوَنَه في البداية بـ

وأما بخصوص كتاب «الكناية والتعريض» فإن الثعالبي يقول إنه لم يُسبق إلى تأليفه: «وأراني لم أسبق إلى تأليف مشله، وترصيف عقده من كتاب الله تعالى وأخيار النبي عليه الصلاة والسلام وكلام السلف، ومن قلايد الشعراء ونصوص البلغاء، ومُلح الظرفاء في أنواع النثر والنظم وفنون الجلد والهزل»(3)؛ بحيث إن الكناية لديه تحولت إلى فن من فنون القول قائم بذاته، وهو فن له أصوله وجلوره التي تتصل بأهم مصادر العربية، ومنها على الإطلاق أي الذكر الحكيم، وحديث الرسول في وكلام العرب. وقد تابع الثعالبي كثيراً من معاصريه في عدم تصنيف الكنايات كما صنّقها علماء البلاغة المتأخرون؛ إذ فتناول القدماء الكناية دون أن يصنّفوها ويقسموها إلى أقسام... دون أن يطرف بأذهانهم شئ من تقسيمات الكناية عند المتأخرون من علماء البيانه(4).

ذكرهاه (2)؛ فبلاغة الكناية تكمُّنُ في اعتبارها خطابًا لسانيًا له خصوصياته الراقية، وإن

كانت فاعليته وجدواه يتوقفان على فهم المتلقى ومقدرته في تأويل المعني.

<sup>(1)</sup> الكناية والتعريض، مقدمة المؤلف، ص3.

<sup>(2)</sup> فقه اللغة وسر العربية، ص324.

<sup>(3)</sup> الكنابة والتعريض، ص4.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، مقدمة التحقيق، ص22.

ومن البين أنه صَمد إلى نوع من التقسيم مبنى على الموضوصات التى يكنى عنها أو الأشياء التى يستحيى من التصريح بها، مصداق ذلك قوله فى قيمة ومحتوى كتابه: الثم إن هذا كتاب خفيف الحجم، ثقيل الوزن، صغير الجرم، كبير الفنم فى الكنايات حما يستهجن ذكره، ويستقبح نشره، أو يستحيا من تسميته، أو يُتطير منه، أو يُترفع ويُتصون عنه، بالفاظ مقبولة تودى إلى المعنى وتفصح عن المغزى، وتحسن القبيح وتلطف الكثيف وتكسوه المعرض الأنيق فى مخاطبة الملوك. عالمنى، فقد حاول التعالى أن يسمو بكتابه إلى درجة يتكامل فيها اللفظ مع المعنى، والشكل مع المضمون، ولا يبلغ تلك المرتبة إلا من أوتى قدرًا عاليًا من البلاغة، وقسطًا وافرًا من الفصاحة.

يتوزعُ الكتابُ على سبعة أبواب، تتفرع بدورها إلى عدة فصول، وهي:

الباب الأول: في الكتابة عن النساء والحُرم وما يجسرى معهن، ويتصل بذكرهن من سائر شئونهن وأحوالهن، وفيه عشرة فصول.

الباب الثاني: في ذكر الغلمان والذكران ومن يقول بهم، والكنايات عن أوصافهم واحوالهم، وفيه خمسة فصول.

الباب الثالث: في الكناية عن بعض فضول الطعام، وفيه ثلاثة فصول.

الباب الرابع: في الكناية عن المقابح والعابات والمثالب، وفيه اثنا عشر فصلاً.

الباب الحامس: في الكناية عن المرض والشيب والكبر والموت، وفيه ستة فصول.

الباب السادس: فيما يوجمبه الوقت والحال من الكناية عن الطعام والشراب وما يتصل بهما، وفيه فصلان.

الباب السابع: في فنون شتى من الكناية والتعريض مختلفة، وفيه سبعة فصول.

غَرَض الثمالي في فصول الباب الأول إلى الكناية عن المرآة؛ قال: «العربُ تكنى عن المرآة بالنعجة، والشاه، والقلوص، والسرحة، والحرث، والفراش، والمعتبة، والقارورة، والحسرة، والخلية، والحسارة، والحليلة، وبكلها جاءت الاخبار، ونطقت الاشعار... (2). ثم لا يلبث يستشهد لللك بأسئلة من الشعر العربى: من مثل الكناية بالنعجة، كما جاء في قصة داود عليه السلام: ﴿إِنْ هَذَا أَمْنِي لَهُ تَمْعُونُ نَفْعَةً وَلَى نَفَعَةً وَاحَدةً ... ﴿ إِنْ هَذَا أَمْنِي لَهُ المَاءَ واحدة.

<sup>(1)</sup> الكتابة والتعريض، مقدمة المولف، ص4.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص7.

وأما الكناية بالسرحة، وهِي شجِرة فكقول حميد بِن ثور:

أَبَى الله إلا أنَّ سرحةَ مالك على كلُّ أفنان العضاه تروقُ

وإنما كنى عن اصراة مالك أحسن كناية وعَبَّرَ عن إيَفَاتهَا في الحسن على أحسن الغواني أحسن عبارةه (1).

فانت تراه يُحكمُ مـعرفتَـهُ، ويستند إلى ذوقـه في اختيــار تلك الشواهد، وهو ذوق الرجل المثقف الخبير باساليب العرب وبطرق أدائهم اللساني.

وعًا يدلك على ذلك أيضًا قولُه إن العـرب تكنى عن النساء بمختلف الكنايات إذا لم يتجــاسروا على التصـريح باسمها: ﴿وَإِنْمَا تَقَعَ مثل هَذَهِ الكناية عَمَّن لا يجـــرون على تسميتها، أو يتغيمون من التصريح بها؛ كما قال الشاعر:

## وإنى لأكنَّى عن قلور بغيرها وأعربُ أحيانًا بها فأصارح (2)

ويتصل بهذا المقسام ما ورد في الكناية عن البنت بالكريمة، وعن الصغيرة بالريحانة، وعن الله البيرة البيت...(13 وعن الأم بالحرة والبسرة البيت...(13 فلكل مرحلة من عمر المرأة كناية تناسبها وتكنى عنها، وهذا يدلك على ما تتسمتم به المرأة من مكانة لائقة في المجتمع العربي، وكأنَّ الكناية عندئذ نوعٌ من الستر الذي يخلعُ على المرأة في أي طور من أطوار حياتها.

وتجد في هذا الباب كنايات عن صورة المرأة، من مثل: نهى النبي عن إنبان النساء في محاشهن، وهي كناية عن أدبارهن، والكناية عن العورة والنكاح بالعيلة؛ قال الشعالي: فانظر إلى لطافة هذا الكلام، وكشرة رونقه، وحسن كنايت عن العورة والنكاح بالعسيلة... (4). وهو من نقده الذي اعتمد فيه على ذوقه الذي ينفذ إلى جوهر التعبير الكنائي، فيدرك إيحاءه ودلالاته.

وتجــده فى الفـــصل الموالى -وهو الكنايـة عن عــورة الرجل- يورد كنايـة للرســول على . . من وقاه الله شَرَّ مــا بين فكيَّة ورجليه دخل الجنة. وكــانَّ قُرب هذه الكناية من التصريح جعله ينصرف عن شرحها وتحليلها.

<sup>(1)</sup> الكناية والتعريض، ص8، 9، والبيت ورد بديوانه، 41، وبالعمدة 1، 311.

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، ص9، ه... البيت ذكر في اللسان في مادة كنى، ومعجم سقايس اللغة 5، 139 دون نسبة فيهما، والقذور من النساء التي تتزه عن الأقلار، وقلور اسم امرأة، وذكر في معجم مقايس اللغة أنه في إصلاح المنطق ص140، وهو في خزانة الأدب 6، 465، والطراز 1، 365، واجع الكتابة والتعريض، ص,9.

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، ص17.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص22.

ومن الكنايات المفضَّلة لديمه في هذا المقام: «فلانٌ عضيفُ الإزار وفلانٌ طاهر الذيل، إذا كان عفيف الفرجه(1). فإذا تأملتها وجددتَ أنها من نوع الكنايات عن الصفة، وهي من تلك التي حوتها كتب البلاغيين المتاخرين وردَّدَتها في أكثر من موضع.

ومن كنايات هذا الباب ما كان فى افتضاض العلمة، وقد أورد فيه خبراً من أخبار بشار بن برد حين قال بشار بن بُرد ومن أظرف الكناية عن أخد العلمة ما قرأته فى أخبار بشار بن برد حين قال له يزيد بن منصور فى دار المهدى: يا شيخ ما صناعتك؟ قال: ثقب اللولوه (3). وإن كان الغالب على هذه الكناية أيضًا السخرية وروح الدعابة، وهما صفتان عُرف بهما بشار بن برد إلى جانب إباحيته المفرطة.

ومن الكنابات الكنابة عن الحيض والحبّل، وقد أورد الشمالي في ذلك رأى الفسرين في قوله تمالى: ﴿... فَحَمَّت ... ﴿ ﴿ وَهُ إِنّه كناية عن الحيض(<sup>(4)</sup>)، وأما الحبّل فقال: قميدًا علم أو أو أو أو أن أن أن الأعراف] إنه كناية عن الحبّل، وكثيراً ما تَجْرى هذه الكنابة في الفارسية الأ<sup>(5)</sup>؛ فالكنابة لا تقع في العربية، بل في الفارسية أيضاً كما يفهم من هذه الفكرة، ولا شك أنَّ امتزاج الثقافات بعضها بعض

<sup>(1)</sup> الكناية والتعريض، ص28.

<sup>(2)</sup> الكتابة والتعريض، ص29.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص37.

<sup>(4)</sup> الكناية والتعريض، ص43.

<sup>(5)</sup> الكناية والتعريض، ص45.

وتفاعلها أدى إلى أن تستاثر تلك الثقافات، فيكون من ثمار ذلك اقتساس بلاغة الفرس لكثير من مصطلحات البلاغة العربية ا مصداق ذلك ما تجده فى كتاب محمد بن عمر الرادويانى (منتصف القرن الخامس الهجرى) ترجسمان البلاغة، وهو من علماه الفرس عندما عقد فصلاً فى «الكنايات والتعريسض» قال فيه: •ومن جملة البلاغة قول الكناية، وتكون بأن يقول الشاعر بيئًا مكنيًا كقول العنصرى (المجتث):

جو دیده باز کشا یذ قراریا بذ مرخ جو لب خنده کشا یذ بیرذ

ويختمُ الثمالبي هَذا البابَ بعقد فصل لنوادره ومُلَحه، ومن أمثلته: «سُئل رجلٌ عن امرأة فقال: فيها خصلتان من خصال الجنة: يكني عن البرد والسعة»(2).

وبذلك فإن الكناية تكاد تعبّرُ عن كل المقامات والأحسوال التي يجتمعُ فيسها الناسُ، وربما كانت للترويح عن النفس ودفع رتابة الحياة كما في هذا المثال.

وفى الباب المثآنى نجد كنايات عن الاحـــتلام والحتــان؛ كأن يكنى عن الحتــان بالطهر والتطهير، وكان إعجاب الثعالبي كبيرًا بقول الصنوبري:

أرى طهراً سيثمر بعدُ حُرسًا كما قد تثمر الطربَ المدامهُ وما قلمُ بمغسسن حسنكَ إلا إذا القسيتُ منسه القسلام<sup>(3)</sup>

وهو -على ما يبدو- من قُبيل الكناية التمثيلية؛ بحيث كنى عن الحتان بالطهر، ومثّل العضو بعود القلم بعد بريه.

وفى الفصل الموالى يورد كنايات الصنوفية عن الغلام الصنبيع بـ «شاهد»: «ومعناهم فيه إنه لحُسن صورته يشهد بقندرة الله عزَّ اسمُه على ما يشاء (4) ، عِلمًا أن الشاهد في اصطلاحات الصنوفية قند يكون مركوزاً في القلب منثل الحقيقة التي تشهد على قُدرة الحالق، وبالتالى فهو «منا يحضر القلب من أثر المشاهدة، وهو الذي يشهد له بصنحة

<sup>(1)</sup> محمد بن عمر الرادوياني، ترجمان البلاخة، 101.

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، ص50.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص53 والبيتان بديوانه، ص488. الصنوبرى كانت وفاته سنة 334هـ، وقالت للحققة: همو احمد بن محمد بن الحسن الفيبى الحلبى، ويعرف بالصنوبرى، لأن جده كان قد تكلم أمام المأمون بكلام أهجبه فمقال له: إنك لصنوبرى الشكل، وقد أجاد الصنوبرى إجادة كبيرة في وصف الزهور والرياحون.... الكناية والتعريض، ص53.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص59.

كونه مُختصًا من مشاهدة مشهـوده إما بعلم لدنّى لم يكن له فكان، أو وَجُدِ أو حالٍ أو تَجَلُّ أو شهوده (1). تَجلُّ أو شهوده (1).

ويعقد الثعالبي فصلاً عمًّا يتعاطى من الغلمان، فيعجب ببيت يعــدل فيه عن مباشرة النسوان إلى مفاخذة الغلمان، وهو:

### «لا أركب البحر ولكنني أطلب رزق الله في الساحل»(2)

وفصلاً فى السكناية عن اللواط وشروط أهله، ويُوردُ الامثلةَ التاليـة: «إذا كان الرجلُ يقولُ بالغلمان دون السنسوان قيل: فلانٌ يؤثر صيـد البر على صيد البحسر، وفلان يقول بالظباء، ولا يقول بالسمك، وفلان يحب الحملان ويبغض النماج،(3).

ومن المعلوم أن الغزلَ بالمذكّر وما يتبعم من سلوك جنسي شَاذٌ كان من جـرآء التاثر بالأدب الفارسي، وقد شاعَ هذا اللون في العصـر العبّاسي، وكان رائدُه أبا نواس، وقد تاثر فيه أدباء الفرس، وإن كان يبدو تافهًا إذا ما قُورن بباقي الاغراض<sup>(4)</sup>.

عَرَض الثمالي إلى ما أسماه بكنايات العسامة؛ قال: قومن كنايات العامة عن الحاجة إلى دخول الحسلاء قولهم: له حساجة لا يقسفها غيره (5). وهي أولُ النُّكت في هذا الفن؛ بحيث تكشف لنا مدى إسهام العوام في أساليب التعبير البيساني، وهو إسهام قد يَختلفُ عن استخداماتهم لالفاظ اللغة على ما يبدو؛ إذ كسانت العامة دائمًا وبالأعلى اللغة، وعلى أساليها الراقة.

ولا يلبثُ الشعالي يستشهدُ في هذا الشان بكنايات القرآن الكريم من مثل قوله تعالى: ﴿ ... كَانَا وَ السَاء] . . وقوله تعالى: ﴿ ... كَانَا لَمُكْرِنَ الطَّهَامُ ... ۞ ﴾ [النساء] . . وقوله تعالى: ﴿ ... كَانَا لِمُكْرِنَ الطَّهَامُ ... ۞ ﴾ [المائدة]، وقوله: ﴿ ... مَا لِهَذَا الرَّسُولِ لِمَاكُلُ الطُّهَامُ وَيَمْشِي فِي المُحدِث . . (6). وبكل هذه الكنايات الأسواق... ۞ ﴾ [الفرقان] إنما هو كناية عن الحدث . . (6). وبكل هذه الكنايات

<sup>(1)</sup> كمال الدين عبد الرزاق القاشاني، اصطلاحات الصوفية، ص153.

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، ص67. والبيت ينسب لأبى نواس، ولم أحشر عليه بديوانه، وراجع كستاب االكناية والتعريض»، ص76، وكنايات الجسرجاني، ص23، وقال المنتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص23: ويقولون في الكناية عن التفخيذ: فلان يصطاد من الشط، قال أبو نواس:

لا أركب البحر ولكنني اطلب رزق الله في الساحل

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، ص73.

<sup>(4)</sup> النقد المنهجي عند العرب، ص79.

<sup>(5)</sup> الكناية والتعريض، ص83.

<sup>(6)</sup> الكناية والتعريض، ص83.

استشهد المتأخرون، ولا يوجد في تعليهاتهم عليها فرق يَدلاً على اختلاف بينهم وبين الثمالي، اللهم عدم اكتراثه بالتقسيم، شانه شأن كثير من قدماء البلاغين اللين ويصنفون في الكناية كُتبًا باكملها دون أن يطوف باذهانهم شيءٌ من هذه التقسيمات، وإنما يذكرون أسبابًا تتعلق بفن الكناية . . . ا(1) ولعل تلك الأسباب هي الاغراض التي من أجلها تُصاغُ الكناية . . .

ويكنى عن مكان قفساء الحاجة: بالحش، وهو البستان، وبالمراح والحلاء، والمبرز، والمنهب، والمتوضئ والمبضأة (2). وهو معنى يقعُ فيه التوسعُ، ويدل على ما تتمتعُ به العربيةُ من ثراء لغوى نادر المثيل.

ومن كنايات القبع والسواد قولهم: ﴿إِذَا كَانَ... قبيعَ الحُلقة، مشوهُ الصورة قيل في الكناية عنه: له قرابات باليمن؛ لأن القرود تـكثر فيهاه(3). وهي كناية من قبيل التمثيل واخرة بالإيحاء الذي يُدغدغُ ذهنَ المتلقي ويثيره.

ومن كنايات الشقل والبرد هذا المشال: «وكنان الناصرُ العلوى الأطروش إذا كُلَّمه الإنسانُ فلم يستمعه قبال له: يا هذا، ارفع صوتك؛ فإنَّ باذنس ما بروحك؛ يكنى عن الثقل (<sup>(4)</sup>؛ وهى كنايةٌ وقسعتُ موقسعًا حسنًا، وعبرُّت عن غسرض المتكلم في إيجبالٍ واختصار.

وربما وقعت الكناية عن البسرص من مثل: ( كان جـذيمة أبرص ( فكنى عنه بالوضاح والأبرش ، وقال ابن حبناء في الكناية عنه بالبياض:

لا نحسبن بياضًا في منقصة إن اللهاميمَ في اقرابها بُلُقُ<sup>(5)</sup>

وقال الجاحظ في البرصان والعرجان والعميان والحولان: ٥٠.. قالوا: جيد الوضع، والرضع كناية عن البياض، والبياض كناية عن البرص...١٥٥٠. وقال في موضع آخر:

<sup>(1)</sup> القرآن والصورة البيانية، ص626. (2) الكتابة والتعريض، ص87.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص91.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص93.

<sup>(5)</sup> الكناية والتعريض، ص99. والبيت للمغيرة بن حبناه وهو جبير بن عمرو، وحبناء لقب غلب على لميه بسبب ورم في بطنه، وهو شاعر إسلامي من شعراء الدولة الأموية، والبيت جاء ثاني بيستين لابن حبناء في الميوان 5، 164، 165، والمسرحان والمسرجان 25، وعيسون الأعبار 4، 64، والمعارف 581، والشعر والشسمراء 1، 406، الأمالي 2، 233، وجماء مضردا في المسئد الضريد 5، 337، والأغاني 13، 91، ومعاضرات الأدباء 3، 2، 293. . . . واجع الكناية والتعريض، ص99. وقال الأمدى في للوتلف وللخنلف، ص90. وقال الأمدى في للوتلف وللخنلف، ص90. وقال الأمدى في للوتلف وللخنلف، ص90. وقال الأمدى أي حسان».

<sup>(6)</sup> البرصان والعرجان والعميان والحولان، ص66.

اوريما قيل للأبرص: أبرش وأقشر وأرقط وأبقع ومبقع وبقيع ومولع ومرقع، وبكل ذلك جاء الشعر (10).

ويبدو أن الغرض من الكناية عن هذا الداء أو غبره من الأدواه التلطف مع أصحابها بعدم التشهير بعاهاتهم في أوساط المجتمع؛ حتى لا ينتابهم إحساس بالعزلة أو أنهم ليسوا كغيرهم من الأشخاص؛ ولذلك «يكني عن الأعمى بالمحبوب... ويكني عن الأعور بالممتع، وعن الذي في عيه نكتة بياض بالكوكبي والمكوكب، وعن من بوجهه أثر بالمشطبه (2)، وبذلك فإن كتاب «الكناية والتعريض» وثيقة هامة تصور لنا الأحوال الاجتماعية والثقافية التي كان عليها المجتمع الإسلامي في فترة من تاريخه؛ تقول عائشة حين فريد: «ويُعتبر هذا الكتاب وأمثاله صورة للحياة السياسية والثقافية والأخلاقية في حقية من تاريخا الإسلامي (3).

وفى الكتاب بعض الكنايات التى أوردها الجاحظ فى «البيان والتبيين»؛ مثل الكناية عن البخيل (4) بالمقتصد، وبعضها كان شائمًا -على ما يبدو- فى أوساط الناس؛ مثل: فلان نظيف المطبخ، وفلان نفى القدر؛ قال الشاعر:

بيضُ المطابخ لا تشكو إماؤهم طبخ القدور ولا غسلَ المناديل<sup>(5)</sup>

ولهذه الأمراض التى جُبِلت نفوس الناس عليها صلة ببعض التصرفات السلوكية الاخرى؛ كالحسمة، ويكنى عنه بـ «نعته لا ينصرف»، والإلحساد وأهل بغداد يقولون لمن الحدد: فلانٌ قد عبر، يعنون أنه قد عبر جسر الإسلام» (6)؛ فالبيشةُ والحسُّ الدينى لهما تأثيرُهما في بعض الكنايات كما يبدو في هذه الأمثلة.

وتقع الكناية عن الشعر البارد، وهو الخالى من العاطفة والتأثير بقولهم: «شعر فلان من آلة السيف، وقبل للأستاذ الطبرى: شعر فلان كالماء. قال: نعم ولكن كماء البئر في الصيف، 70، وهي كنايات أقرب إلى المحاورات التي تجرى بين العامة؛ لكونها تفتقر إلى ما يطبع الأساليب الرفيعة من سلاسة وجزالة.

<sup>(1)</sup> البرصان والعرجان والعميان والحولان، ص74.

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، ص101.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص12.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص103.

<sup>(6)</sup> الكناية والتعريض، ص107، 112.

<sup>(7)</sup> الكناية والتعريض، ص118، 119.

وللحس الدينى والتاريخى دورُهما فى بعض الكنايات؛ مثل قولهم: (فلان خليفة الخضر، إذا كان جوالاً فى الاسفار، جوابًا للبلاد فى الكدية... وفلان من قُراهِ سورة يوسف؛ لأن السؤال يستكثرون من قراءتها فى الاسواق والمجامع والجوامع؛ لأنها أحسن القصص...، (1). بحيث تم اقتباس المسانى، واستلهام القصص القرآنى عًا يزيدُ فى تأثير الكناية فى السامعين(2).

ومن الكناية عن الصنع والصناحات الدنيئة -وهو آخر ما ختم به هذا الباب-: «سُئل الشــمبى عن رجل خطب امــراةً، فقــال: إنه لين الجلــة نافــذ الطمنة، فزُوَّج، فــإذا هو خياطه(3). وهو ضرب تغلب عليه الطرافة، قصد إثارة التندر بالأخرين.

عرض الشعاليي في الباب الحمامس إلى الكناية عن المرض والشبيب والكبر والموت، من ذلك: •قولهم: عرضت له فترة أصابت عُودَه، اشتكى الكرم لشكايته، عرض له ما يجعله الله تمحيصًا لا تنغيصًا، وتذكيرًا لا نكيرًا، وأدبًا لا غضبًا. . . •(4)؛ فالناس يكنون عن هذه الحالات إخفاءً للمصائب، وحتى لا يتأذَّى الآخرون من سماع ما ألمَّ بالمريض؛ فتكون الكناية عندئذ أفضلَ من التصريح.

ومن كنايات خطّ الشيب والاكتهال والشيخوخة والكبر ومشارفة الموت قولهم: «اقبلَ ليلُه، نوَّر فصن شبابه، فرَّت يدُ الدهر كافورًا على مسكه... وأحسنُ من هذا كلَّه قول الله عز وجل: ﴿...وَجَاءُكُمُ اللَّذِيرُ ... ۞﴾ [فاطر](5).

وفى التكنية عن المكروه إراحةً للسنفوس، وترويع لها جرّاء ما تحس به بُعيّد فقد كل عزيز، ويكسنون عن الاكتهال بقولهم: «استبلل بسالادهم الأبلق، وبالغراب العقفق، ارتاض بلجام الدهر، نفض خبرة الصبا...، (66). ومن الكناية عن الشيخوخة والكبر ومشارضة الموت: تناهت به السنَّ، قد صحت الآيام الحالية، فلان شمس العصر على القصر، قد بلغ ساحل الحياة، ووقف على ثنية الوداع، وأشرف على دار المقام... (70.

<sup>(1)</sup> الكناية والتعريض، ص122.

 <sup>(2)</sup> ومن الأمثلة التى ساقها الشمالي: فكان أبو هضان يقول: أمّا لا أمزح إلا بالسدين والوالدين، يكنى عن الصفع والشتمه الكتابة والتعريض، ص127.

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، ص129.

<sup>(4)</sup> الكتابة والتعريض، ص133.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص135.

<sup>(6)</sup> المصدر السابق، ص137، الأبلق: البلق سواد وبياض في اللون، الأدهم دهم- دهمة: أسود.

<sup>(7)</sup> الكناية والتعريض، ص137.

فلكل مسرحلة ما يناسبها من الكنايات، وفي ذلسك ما يدل على ثراء العربسية وعلى قدرتها على تمثل المعاني المختلفة.

وتقعُ الكنايةُ عن الموت، فيـقال: «استأثر اللهُ به، أسعــده الله بجواره، نقله الله إلى دار رضوانه ومحل غـفرانه... وأكثر مــا يكنون عن القبر بالتربة، والمــضجع، والمرقد، والمشهده(1). وهي كنايات قريبة من التصريح.

ومن الكتابة عن القتل قولهم: اصلى بحر المناصل قبل حر النار، وسقى الأرض من دمه بطلٌ ووابل، صدم برد الحساة... وأحسنُ من هذا كله قبول الله عنز وجل: 

(ع... فركزهُ مُوسَىٰ فَقَعَىٰ عَلَهُ ... ﴿ ﴾ [القصص]؛ أي قتله (2).

وبذلك فإن كنايات القرآن هي المثل الأعلى لدى الثماليي في جميع مما يُورد منها، ولا جدال في ذلك؛ فإن القرآن ظلَّ يقتبسُ منه أهملُ البلاغة والفصاحة مختلفَ الاساليب.

وفى الباب السادس تجدُ الكنابات عن الأطعمة، وقد انسبسَ فيها معانى القرآن الكريم؛ ومنها: «دخل الشعبى إلى صديق له فعرض عليه الطعام، وقال: أيَّ التحفين أحبُ إليك؟ تحفية مريم أم تحفية إبراهيم؟ فيقال: أما تحفية إبراهيم فعهدى بها الساعة، فأخرَجَ إليه سلة رُطب. وإنما كنى عن اللحم؛ لأن في قصت عليه العسلاة والسلام: فاخرَجَ إليه سلة رُطب. وإنما كنى عن اللحم؛ لأن في قصته عليه الوطب؛ لأن في قصتها: ﴿وَمُزِي إِلَيْكَ بِجِدْعِ النَّخَلَةِ تُسَافِطُ عَلَىكَ رُطًا جَبًا ﴿ إِلَى المَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَمُ مَنْ المُعلى اللهُ ال

وللصوفية كناياتٌ عن مختلف الأطعمة، كـقولهم للحمل: الشهيد بن الشهيد، وللقطائف: قبور الشهداء، وللفالوذج: خاتمة الحير، وللأرز بالسكر:...(4).

ويتضح أن الصوفية تعتمدُ على ما ترمزُ إليه الكلماتُ وتُحمله من دلالات دينية لعلها اقتبستها من القرآن الكريم وأوَّلتها من الزاوية التى تروقُ لها.

ومن الكنايات عن الشراب والملاهى قولهم: «فلانٌ يرومُ دمَ العناقيد، ويفصد عروق الدنان، وينظم عقود الإخوان» (<sup>3)</sup>. وهى استعمالات يتسعُ فيسها القولُ، ولا يضيق فيها

<sup>(1)</sup> الكناية والتعريض، ص19.

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، ص141.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص143.

<sup>(4)</sup> الكناية والتعريض، ص145.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص187.

مجالُ التعبير، وفيها من الإيحاء ما يُغنى عن فَجاجة التصريح.

وأما البابُ السبابع - وهو في فنون شتى من الكناية والتسعيض مختلفة الترتيب-فنجد كنايات عن التسقيد والرشوة، وهماً يتطير من لفظه، ومن الأمثلة التي ساقسها: الويكني عن اللديغ بالسليم، وحسن الأحمى بالبصسير، وعن المهلكة بالمضارة، وعن ملكِ الموت بابي يحيى الله.

وهذا الصنفُ يتداخلُ مع ما يسميه علماءُ اللغة بالأضداد(2)، وهي هنا للتفاؤل.

وقد تكونُ الكناياتُ عن مَسرَمَّة السبدن؛ قسال الشسعبى: •ومن لطسائف كناياتهم عن الإسهال بالاستسفراغ، وعن القئ بالتعالجه<sup>(3)</sup>. وكان حَرِيٌّ بالثعالبي أن يضعَ هذا النوع ضمن ما اسماه بالكناية عن المرض في الباب الخامس لاشتباهه به.

وقد نجئُ الكناياتُ ضددً الكنايات، وتكونُ في تقبيح الحسن، ومن أمثلتها: ودخلَ بعضُ الظرفاء كُرمًا، فنظر إلى الحصرم، فقال: اللهم سَوَّد وجهةُ واقطع عنقهُ، واسقنى من دمهه (4). وهذه الكناياتُ تُعسورُ الحياة الاجتماعية في العصر العباسي وما كان يستشرى بفعل الاستزاج مع الأمم الاحرى والانفتاح على مختلف الشقافات، وما ينجم عنه من عادات دحيلة على المجتمع الاسلامي.

ولاهل بغداد كنايات شاذة الإفران عن اللحية بالمحاسن ا فيقولون لمن بلحيته قداة: يداك على محاسنك. ويَدْعون على مَن يُعادونه ا فيقولون: سلَّطَ الله عليه ما لا يجتر السبع (5). ويبدو أن الثماليي فضَّلَ أن يختم كتابة بعقد فصل افي فنون شتى من التعريفات، مبينًا القيمة التعبيرية له اقال: العرب تستحمل التعريف في كلامها كثيرا، فتبلغ إرادتها بوجه هو الطف وأحسن من الكشف والتصريح، ويعببون الرجل إذا كان يكاشف في كلَّ وجه، ويقولون: فلان لا يحسن التعريف إلا ثلبًا.

الكناية والتعريض، ص154، 155، 157.

 <sup>(2)</sup> قال السيوطى: «هو نوع من المشترك» وذكر قول ابن فارس فى فقه اللغة: من سنن العرب فى الأسماء أن
 يسموا المتضادين باسم واحد، نحو الجون للأسود، والجون للأبيض. . . » المزهر 1، 387.

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، ص659.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص163.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص165.

وقد جعله الله في خطبة النساء جائزًا فقال: ﴿ وَلا جَنَاحَ عَلَكُمْ فِيمَا عَرَّضَتُم بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النَّسَاءِ أَوْ الْتَنَسُّمُ فِي أَنْفُسِكُمْ ... ﴿ ۞ ﴾ [البقرة]، ولم يَجُزُ التصريح، (1).

ومن البين أن الثعالبي لا يكاد يضع فرقا واضحًا بينه وبين الكتابة، وفي ظنّى أنه أمر لا يختلف في الدارسون. وولم ينص الثعالبي على الفرق بين الكتابة والتسعريض في قاصدة نظرية محددة، إلا أنه أفرد أمسلة خاصة بكل منهاها(2)، وهي من نصوص الفرآن الكريم وكسلام العرب، منها ما روى عن ابن عباس في قوله تصالى - وهو من التعريض -: ﴿ ... لا تُواجَلْنِي بِمَا نَبِتُ ... ﴿ الكهف]؛ قال: لم ينسَ، ولكنها من مماريض الكلام، وأراد ابنُ عباس أنه لم يقل إني نسبت فيكون كاذبًا، ولسكته قال: ﴿ ... لا تُواجِلُنِي بِمَا نَبِي إِلَاهِمَهِ النبيانُ تعريضًا (3).

يعتبر كتاب «الكنباية والتعريض» «أول كنتاب مسستقل يصل إلينا في موضوع الكناية» (4). وكنان من المرجع ألا يعنى فيه مؤلّفة بفكرة التنقسيم التى ظهرت عند متأخرى البلاغيين أو وضع القواعد والتفرقة بين الكناية وغيرها من صور البيان العربي، وله عذره في ذلك؛ لأنَّ وضع التعريفات وسن الحدود يستندُ إلى خلفية معرفية وثقافية أقل ما يُقال عنها إنها الفلسفة والمنطق، بسجيث تتضافر كلها في بلورة المفاهيم ووضع التصورات القواعدية.

يُعتبر النصَّ القرآنى هو المثلَ الاعلى لدى الثمالبى بسكل ما جاء فيه من صدور ببانية ومنهـا الكناية، ولا شك أن القرآن هو أيضًا أهمُّ مصدر بيانى ولفوى على الإطَّلاق؛ فتعتبر كناياته مظهراً من مظاهر الإعجاز، وبهلما قال الثمالبي؛ لما فيها من إيجارٍ وبسط وإيحاء.

إنَّ أهمَّ مصادر كتاب الكناية والتعريض؛ -إلى جانب ما ذكرناه- كلامُ العرب شعره ونثره،وقد أكثرَ من أمثلته؛ يما يعلى على الحَّلاع واسع على الأدب العربي قديمه ومحدثه.

وتبدو في الكتاب بعض صور التأثّر والتأثّير بين الأدب العربي والأدب الفارسي نقف عليها في النزعة الإباحية المفرطة التي جماءت بها بعض أمثلة الشمر والنثر؛ كالغزل بالمذكر وما يتسبعه من شذوذ جنسي لم يكن للأدب العسربي عهد به، وبعض فسصول الكتاب معرض لذلك.

<sup>(</sup>I) الكتابة والتعريض، ص167. ورد بحاشية ص363 بكتاب «تاويل مشكل الشرآن»، وقال بشأنه: «الرجز في اللسان 1، 234 فير منسوب».

<sup>(2)</sup> الكنابة والتعريض، مقدمة التحقيق، ص69.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص168. (4) المصدر السابق، مدمة التحقيق، ص671.

الفارسية مَدينةٌ للبلاغة العربية في اقتبـاسها لكثيرٍ من المصطلحات البيانية، ومنها الكناية والتعريض.

ومن الكنايات ما أسسماه بـ «كنايات العامسة وأهل الأمصار»؛ كبسغداد والمدينة، وهو لونٌ يختص بكل بيئة، بحيث إذا استعمل أبانَ عن المصر وأحال عليه.

وللصوفية كناياتٌ يقعُ فيها التأويل بحسب الاصطلاح، وهى أيضًا مُستمدَّة من القرآن الكريم، يَجْرون فسيها على أسلسوب أهل الملل والنحل فى التعامل مسع النص القرآنى بما يتماشى مع معتقداتهم.

وتتداخل الكنايةُ مع بعض خصائص العربية، وهو التضاد<sup>(1)</sup>؛ فتحملُ من الإيحاء ما لا تحمله الكنايةُ القـريبة من التصريح، فهى إذا توجـهت إلى ذهن المتلقَّى أثارتُ تــــاوْلَه وفضولَه وتمكَّنت من فكره، وأصبح المعنى يحملُ دلالات متشعبة.

والثعالبي كان مُسعولًا على ذوقه في اختياره للشواهد والأمسئلة، وفي نقده لكثير من النماذج التي ساقسها من الكنايات، وكانت له -إلى جانب ذلك- شخصية قسوية تدفعه إلى أن يُدلِي بدلوه في بعض الأحيان، فيعترض على غيره كلما رأى الضرورة تدعو إلى ذلك.

<sup>(1)</sup> التضاد يقـابله مصطلع Contraste، وهو مظهر أسلوبي خـايته تقوية المنى، ويتم بالجـمع بين الكلمتين لهما معنان مختلفان، قال جوزاف حجاز:

<sup>&</sup>quot;Le contraste est une figure de style qui consiste à employer dans les discours deux mots de sens contraire, qui se mettent réciproquement en valeur" Josephe N. Hajjar, traité de Traduction Dar El Meghreb, Lipan, p.233.

### الفصل الثائى

### جهود البلاغيين إبان القرنين الخامس والسادس

تناول أبو علي الحمن بن رشيق القيرواني (ت 456 هـ) الكناية في مواضع مسختلفة من كتبابه «العمدة» وقيد سلكها مثل التشبيه في باب المجاز، وضرب لها الأمثلة من القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف؛ قال: «وكذلك الكناية في مثل قوله عز وجل إخباراً عن عبسى ومريم عليهما السلام ﴿...كَانا يَأْكُلان الطّهام ... ﴿ إِلَا الله } كناية عما يكون عنه من حاجة الإنسان، وقبوله تعالى حكاية عن آدم وحواء صلى الله عليهما عما يكون عنه من حاجة الإنسان، وقبوله تعالى حكاية عن أدم وحواء اللهي الله عليهما يحدو به «إياك والقوارير» كناية عن النساء لضعف عزائمهن إلى أكثر من هذا» (11). وقد لا يدل هذا الوعي المبكر بالتعبير الكنائي على محاولة تأصيله باعتباره شعبة من شعب المجاز مثله مثل التشبيه أو الاستعارة رخم أن ابن رشيق وضع تعريقًا للكناية يجعلها تتميز عن غيرها من صور البيان العربي، وإن يكن خطأ خطوة تجمع شتات المسألة البيانية أو أنه نظم شواهده وأشاله في سلك يجعلها تنضوي كلها تحت ذلك المسطلع، فلم يتعد في الأمثال التي وزعها في «باب الإشارة» الجمع والتصنيف.

وابن رشيق يجعل للإشارة أنواعًا؛ هي:

التفخيم والإيماء والتعريض والتلويح والكناية والتمثيل والرمز واللمحة واللغز واللحن وهو المحاجاة والتعمية والحذف والتورية والتبيع، وقوم يسمونه التجاور<sup>(2)</sup>، فإذا تأملنها وجدت بعضًا منها من كنايات المتأخرين، قوالمعروف أن هذه الأنواع داخلة في الكناية بمقايس المشأخرين، فهم يقولون إن الكناية تشفاوت إلى تصريض وتلويح ورمنز وإيما يكون محمود شيخون مباهلاً للحقيقة عندما سلب ابن رشيق كل فغل في الأسلوب الكنائي عندما قال: «نستطيع أن نقول في اطمئنان إن ابن رشيق لم يقدم للأسلوب الكنائي جديداً يذكر، فلقد ترسم خطا من سبقه من العلماء واختلف معهم في التسمية (4)، فأما الصلات الجامعة بين باب المجاز وباب الإشارة فتكمن في أن باب الإشارة ينضوي هو الآخر تحت المجاز بحسب مفهوم ابن رشيق على أقل تقدير؛ باب الإشارة ينضوي هو الآخر تحت المجاز بحسب مفهوم ابن رشيق على أقل تقدير؛ مجازة، وكان هذا التوزيع مضعل لا يستند إلى مبررات منهجية تدهمه أو تجمله مستساغاً.

العملة 1، 268. (2) العملة 1، 302 رما بعدها.

<sup>(3)</sup> إيراهيم حبد الحميد السبد الثلب، مصطلحات بيانية، ص 153، مفتاح العلوم، ص 403.

<sup>(4)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 12.

وقد أسئ فهسمه إلى درجة دفعت الباحثين إلى رمي ابن رشسيق بالتخليط بين الكناية وربين الاساليب البلاغية الاخرى، فأشار إليها في أبواب متفرقة مختلفة. . . و<sup>(1)</sup>.

وفي رأيي أن وجه الاختلاف يبدو في دلالة المصطلح لا غيرا فمتى أيقنًا أن الإشارة هي الاخرى شــعبة من المجــاز، وأن الكناية مجاز أو إشــارة أصبح ما يبــدو خلطًا هيئًا للغاية.

إننا لا ننفي اتباعية ابن رشيق لأراء غيره في الكناية وقعد صرح هو بها أو كاد؛ كقوله: «قال المبرَّد وغيره: الكناية على ثلاثة أوجه، هذا الذي ذكرته آنشا أحدها(2)، والثاني: التعمية والتغطية التي تقدَّم شرحها، والثالث: الرغبة عن اللفظ الحسيس؛ كقول الله عز وجل: ﴿وَقَالُوا لَجُلُوهِمْ لَمْ شَهِدُمْ عَنَا ... ( ) [فصلت] فإنها فيما ذكر كناية عن الفروج، ومثله في القرآن وفي كلام الفصحاء كثيره (3)، ولم يكن ذلك الترسم يسلبه شخصيته أو يقلل من جهده؛ لأنه لم يشعد أقسام الكناية على ما يبدو. فإذا هو: «تابع في فهسمه للكناية خُسطى المبرَّد (4)؛ فإن أصالته ظهرت في أكثر من موضع في باب الإشارة.

وقد جعل من أنواعها «التعريض؛ كقول كعب بن رهير لرسول الله 義:

في فتية من قريش قال قائلهم بيطن مُكة لما أسلموا: زُولواه<sup>(5)</sup> فعـرُض بعمر بن الخطاب- وقيـل: بأبى بكر رضى الله عنهما، وقـيل: برسول الله

🌉- تعريضً مدح، ثم قال:

يمشون مَثْنَيَ الجمال الزهر يعصمهم ﴿ ضَرَّبٌ إِذَا هَرَّدُ السودُ التنابيل فقيل إنه عسرَّض في هذا البيت بالانصار، فسنضبت الاتصار، وقال المسهاجرون: لم تمدحنا إذ ذعتهم. حتى صرَّح بمدحهم في أبيات يقول فيها:

<sup>(1)</sup> المجاز المرسل والكناية، الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 152.

<sup>(2) «</sup>هر التفخيم والتعظيم، ومنه اشتقت الكنية؛ الكامل 2، 292.

<sup>(3)</sup> العملة 1، 313.

<sup>(4)</sup> نحو الصوت وتحو المني، ص 96.

<sup>(5)</sup> للبيت الأول رواية أخرى؛ وهي:

في حصبة من قريش قال قائلهم - يبطن مكة لما أسلموا زولوا ديوان كعب بن زهير، ص 41، والبيتان من قصيدته التي أتشــدها في مدح المهاجرين ومعهم وسول الله ﷺ مطلمها:

بانت سعاد فظلمي اليوم متبول منيم إثرها لم يجز مكبول راجع ديوان كعب بن زهير، ص 26.

# مَّن سرُّهُ كرُّمُ الحياة فلا يزل في مقنب مِن صالحي الأنصار ((1)

ولم يكن عرضه لامثلة التعريض خال من إبداء إعجابه ببعضها، كقوله: ومن أفضل التعسريض مما يجل عن جسميع الكلام قبول الله عز وجل: ﴿ فَقَ إِنْكَ أَلْتَ الْفَرِيزُ اللَّهُ عَلَى الْكُرِمُ ﴿ فَكَ ﴾ [الدخان]، أي الذي كان يقال له هذا أو يقوله، وهو أبو جهل؛ لأنه قال: ما بين جبليها - يعني مكة - أعزّ منّي ولا أكرم، وقبيل: بل ذلك على معنى الاستهزاء به (2).

فهو يحتكم بذلك إلى ذوقه وإحساسه بوقع التعريض على أنفس السامعين، ويتبين في النهاية أكان للمدح أو للذم والسخرية.

ثم يأتي حديثه عن الكناية والتمثيل، ويضرب لهما مثلاً بقول البن مقبل - وكان جافيًا في الدين - يبكي أهل الجاهلية وهو مسلم، فقيل له مرة في ذلك، فقال:

> ومالَي لا أبكي الديَّار وأهلـــها وقُد رادمًا رواد حكَّ وحميرا وجاء قطا الأحباب من كل جانب فوقع في أعطانــنا ثم طيــرا

وأما التمورية فهي أيضًا الكنايمة وإن اختلفت التسمية؛ يدل على ذلك قموله: «وأما التورية في أشعمار العرب فإنما هي كناية بشجرة أو شاة أو بيضة أو ناقة أو مهرة أو ما شاكل ذلك؛ كقول المسيّب بن علس:

## دعا شجر الأرض داعيهم لينصره السنَّرُ والأَلْـأَابُ<sup>(5)</sup>

(1) العمدة 1، 304، والبيت ورد بديوان كعب بن زهير، «قال أبو حمرو: المقتب: ألف وأقل، ولم نسمع ثلاثين وأربعين. وقال الأصمعي: هم الجسماعة من الفوارس نحو الثلاثين أكثر وأقل. واحتج أبو حمرو بقول الجمدي:

#### بالف یکتب او یعنب

يكتب: يجمع الراجع ديوان كعب بن زهير، ص 43، والنابغة الجعدي: هو قيس بن عبد الله، وقيل: حسان بن قيس بن عبد الله، عاش هشرين وماثة سنة، وقيل أكثر، راجع نهاية الأرب 3، 71.

<sup>(2)</sup> المدة 1، 304.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 1، 305، والبيتان ورها بالعمدة، قال ابن رشيق: «فكنى عما أحدثه الإسلام ومثل كما ترى» العمدة 1، 305.

<sup>(4)</sup> البيان العربي، ص 229.

<sup>(5)</sup> السفر: شجر النبق، واحدثه: سفرة (ج) صدر. الأثاب: شجر عظيم جدًا، من الفصيلة السوئية، كثير الفروع، ويتدلى من فروعه الجلمور.

فكنى بالشــجــر عن الناس، وهم يقــولون في الكلام المـنثور: جــاء فــلان بالشــوك والشجر، إذا جاء بجيش عظيم، وقال عنترة العبسى:

يا شاة ما قنص لن حَلَّت له حرمت على ولينها لم محرم

وإنما ذكر امسرأة أبيه، وكان يهسواها، وقيل: بل كانست جارية؛ فلذلك حرمسها على نفسه، وكذلك قوله:

## والشاةُ مُمكنةٌ لمن هو مرتمي(1)

وقد وردت هذه الامثلة بالكتب التي الفها المشارقة في الكناية، ونخص بالذكر كتاب «الكناية والشعريض» للمشعالبي، وباب الكناية والتعريض لابن قشيبة، وما ورد في «الكامل؛ للمبرد، وقال ابن رشيق: «والعبرب تجعل المهاة شأة لانها عندهم ضائنة الظباء؛ ولذلك يسمونها نعجة، وعلى هذا المتعارف في الكناية جاء قول الله عز وجل في إخباره عن خصم داود عليه السلام ﴿إِنْ هَذَا أَخِي لَهُ تَسْعٌ وَلَسْعُونَ نَعْجَةٌ وَلَي نَعْجَةٌ وَاحِدةٌ ...

وبيضة خدر لا يُرام خباؤها تمتعتُ مِن لهو بها غير مُعْجل كناية بالبيضة عن المرأة . . . ه (2).

وتدلك هذه الأمثلة على سعة اطلاع ابن رشيق على ما كتبه المشارقة في فن الكناية، وأنه لم تفتمه قراءة كتاب الشعالي السالف الذكر، نظراً لما كان يحظى به في أوساط أدباء المغرب؛ لأن «أهل المغرب العمربي كانوا أكثر احتفاء بهلذا الرجل ومن أكثر الناس قربًا إليه»(3).

ويتفرع حديثه عن الكناية إلى القول بأنه قد اشتق منها الكنية؛ قال ابن رشيق: ومن الكناية اشتقاق الكنية؛ لانك تكني عن الرجل بالابوة، فتقول: أبو فلان، باسم ابنه، أو ما تعورف في مثله، أو ما اختار لنفسه تعظيمًا له وتفخيمًا، وتقول ذلك للصبي على جهة التفاؤل بأن يعيش ويكون له ولده (4) وهو في هذا يتبع ما قاله بعض علماء المشرق

 <sup>(1)</sup> المعددة 1، 311، 312، وراجع «النهاية في فن الكتابة»، ص 17، 18، وهذا عجز بيت لعنترة صدره:
 قالت: رأيت من الأهادى غيرة

راجع الدينوان، ص 23.

<sup>(2)</sup> العمدة 1، 312، كلا ورد بالديوان ص 13، وهو بيت من المعلقة. وجاء بالحاشية: •شبه المرأة بالبيضة لبياضها ورقتها، وأضافها إلى الحدر لأنها مكنونة غير مبتذلة. وقوله •غير معجل• أي لم أفعله مرة ولا مرتين فأعجل عنه، ولكن فعلته مرارًا> واجع الديوان، ص 13.

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، مقدمة التحقيق، ص 18.

<sup>(4)</sup> العمدة 1، 313.

كابن قستيبة والمبسرد، وإن كنا نرجح أن المسألة لها وجمه يتعلق باشتسقاق الكناية أهي من الستر أم من الكنية؟ ونود أن نوجه النظر إلى أن الكناية والتورية(1) تجتمعان في خاصيتي المعنى الغريب والبعيد، وتختلفان في أمور يجملها تمام حسان في الأتي:

• أولهما: خساص بالمعنسى، وهو فارق الوضوح والحفاء في المعنى البسعيد الذي هو لازمٌ في الكناية، ومن تَمَّ لم يحتج إلى قرينة، ولكنه خسفي في التورية، فاحتاج إلى قرينة.

وثانيها: أن النورية عكس الكـناية تتكئ على الجناس أو المشترك اللفظي، ولعل هذا هو الذي جعل البلاغيين يعدونها في المحسنات.

وثالثها: لزوم القرينة في التورية، بعكس الكناية؛ قال الشاعر:

أيها المعرض عنّا حسببك اللهُ تعالى

«المعرض» قرينة على أن «تعالى» تعني الأمر بالاقتراب،(<sup>2)</sup>.

والرأي عندي أن خساصية الستسر - وهي الجامعة بين الكناية والتسورية في الوضع اللغوي - هي التي ينطلق منها ابن رشيق في التوفيق بين المصطلحين، وقد يضمحل الفرق بينهما بمجسرد الالتفات إلى ما يسبق ويتلو الصورة الكنائية من عبارات في البيت الشعري تزيد من إيضاح المعنى وإبرازه وتحديد المقصود منه.

عقد ابسن رشيق للتتبيع باباً جعله نوعًا من الإشارة؛ قسال: •وقوم يسمونه الستجاور وهو: أن يريد الشاعر ذكر الشيء فيتجاوزه ويذكر ما يتبعه في السفة وينوب عنه في الدلالة عليه، وأول من أشار إلى ذلك امرة القيس يصف امرأة:

ويُضْحِي فتبتُ المسك فوق فراشها نثومُ الضحى لم تنتطق عن تفضُّلُ

فقوله: يضحي فتيت المسك تتبيع، وقوله:نؤوم الضحى تتبيع ثان، وقوله: لم تنتطق

<sup>(1)</sup> قال السيد أحمد الهاشمي في تعريفها: «التورية لغة: مصدر وربّت الحير تورية إذا سترته، وأظهرت غيره، واصطلاحًا: هي أن يذكر المتكلم لفظًا مفركا له معنيان أحدهما قريب ظاهـ فير مراد، والآخر بعيد خمفي هو المراد بقـرينة، ولكنه وربّى هـنه بالمعنى القـريب فـيـشـوهم السامع لأول وهلة أنه مـراد، وليس كلك . . . ، جواهر البلاغة، ص 289، 290

<sup>(2)</sup> الأصول، ص 376، 377. حسب: اسم بمعنى كاف. يقال: مردت برجل حسبك من رجل كافيك.

عن تفضُّل تتبيعٌ ثالث، وإنما أراد أن يصفها بالترفُّه والنعمة وقلة الاستهان في الحدمة، وأنها شريفة مكفية المؤنة، فجاء بما يتبم الصفة ويدل عليها أفضل دلالة (1).

ومن اللافت أن التبيع هو الإرداف عند قدامة بن جعفر اوالإرداف عند قدامة وأبي هلال المسكري هو الكناية عند المتأخرين وهو التنبيع عند ابن رشيق والتورية أيضًا، مع أن المسمى واحد والشواهد تكاد تكون واحدة (<sup>(2)</sup>) ومن التبيع قول عمر بن أبي ربيعة: الميدة مهوى القرط إما لنوفل أبوها، وإما عبد شمس وهاشمه (<sup>(3)</sup>)

وقسال ابن رشيق: (وكلُّ مسا وقع من قولهـم: طويل النَّجاد، وكُــثيــر الرماد، ومــا شاكلهما فهو من هذا الباب، وقالت ليلي الاخيلية:

ومخرَّق عنه القميص نخاله وسط البيوت من الحباء سقيما

أرادت أنه يُجذب ويُتُعلق به للحاجات لجوده وسؤدده وكثرة اَلناس حوله، وقيل: إلما ذلك لعظم مناكبه، وهم يحمدون ذلك...

وقال بعض الشعراء فملح وظرف:

فما يَكُ في من حيب فإنِّي جبانُ الكلب مهزول الفصيل<sup>(4)</sup>

أشار إلى كشرة غشيان الفسيوف، حتى إن الكلب عا أنس جبن أن ينبع ففسلاً عما سوى ذلك، وهزال فصيله، فقل ما بقي منها. وبيت البحتري في صفة المذهب، ويروى لعمارة بن عقيل:

فأوجرتُه أخرى فأظللتُ ريشها بحيث يكون اللبُّ والرحبُ والحقده(5)

(1) المددة 1، 313، 314. (2) مصطلحات بيانية، ص 5. (3) العددة 1، 314.

ومهما في من عهب فإني جبان الكلب مهزول الفصيل

كيا جاء بمفتاح العلوم، ص 405 وفيه تغيير طفيف:

وما يكن في من حيب فإني جبان الكلب مهزول الفصيل

(5) العملة 1، 314، 315، 316، 321 ابتصرف، كلا رواه ابن رشيق في العملة 1، 321 وفضله على
 بيت أبن الطيب:

فيا بن الطاعنين بكل لدن مواضع يشتكي البطل السعالا

أواد الصدر، أو النحس. واجع العملة 1، 321. وروي: الأاتب عنها بدل فأوجرته، وهو بيت من قصيلة للبحتري يصف فيها اللب ولقاء إياه، ومطلعها:

> سلام عليكم لا وفاه ولا عهد أما لكم من هجر أحبابكم بد؟ راجم الديوان 1، 369.

<sup>(4)</sup> قال حسنى عبد الجليل يوسف: لم ينسب لتساهر بعينه، وإن كان أحسم مطلوب نسب لابن هرمة في تحقيقه لكتاب التيان، ص 38، وكلا عبد القادر حسين في تحقيقه للإشارات، ص 241. راجع المسباح، ص 150. وقد ورد بالمساعتين، ص 387 مغايرًا على الشكل التالي:

فأنت إذا تأملت هذه الأمثلة وغيرها أدركت أن المقصود بالتبيع هو الكناية لا محالة، وقد لا يحتساج الأمر إلى دليل يُثبت أن ابن رشيق اقتبسها من كتب المشارقة، ولعلها - وقد بسلغت من الشهرة والذيوع مبلغًا - صارت منضربًا للأمثال في كتب الأدب والبلاغة.

عرض ابن رشيق للكناية ضمن بابكي للجار والإشارة، وكان يبدو أن الإشارة مع ما تضمته من أنواع هي الآخرى ضرب من المجار، إذ شمة قرائن يمكن أن تستدل بها على ذلك، منها أن التسبيع يسميه قوم التجاور، بمعنى المجار، وأن الشعريض أو الكناية أو الرمز أو الإيماء أنواع مجارية كنائية أيضًا.

وقد يكون من التحامل أن نصدم الأصالة عن ابن رشيق، فندَّعي أنه مقلد تـقليدا أعمى، كسما لا يمكننا أن نغلَّب جـانب الابتداع لديه على بقـية الجوانب الاخـرى؛ فإن تقليده يمكن الوقوف عليه في عديد الأمثلة التي ساقها، في حين نجد تفرده يكمن في استحسانه لبعض تلك الأمثلة، والتنبيه على أوجه تأويلها.

ومن الباحثين من يُجمل الحكم على تطور الاسلوب الكنائي، فيدَّعي أن الكناية وتعددت أسماؤها واتسع نطاقها عن ذي قبل، لكن معناها بقي عامًّا أقرب إلى المعنى اللغوي منه إلى المعنى الاصطلاحيه (1) وهو رأي نتحفظ بإزائه؛ لكون أن الكناية أخذت في التحول إلى المعنى الاصطلاحي الذي لا يظهر في وضع التعريفات وحده بقدر ما يكون أيضًا في الوعي بالدلالة المقصودة من الكنايات، والبحث عنها في الشواهد والأمثلة.

حظیت الکنایة بعنایة الأصیر أبي محمد عبد الله بن محمد بن سعید بن سنان الخفاجي ت 466 للهجرة في کتابه «سر الفصاحة»، بحیث عرض لها تحت ما اسماه بباب «الکلام في الألفاظ المؤلفة» ويظهر منذ الوهلة الأولى أنه بحثها ضمن المنظور العام المتصل بالفصاحة والبلاضة، وبذلك فإن أحكامه یجب أن ینظر إلیها داخل هذا النطاق، ولیس خارجه، وهو شیء لم یسبق إلیه علی الإطلاق.

وقال في ذلك: «ومن هذا الجنس حُسنُ الكناية عما يجب أن يُكنَى عنه في الموضع الذي لا يحسن فيه التصريح، وذلك أصلٌ من أصول الفصاحة وشرطٌ من شروط اللاغة، وإنما قلنا في الموضع الذي لا يحسن فيه التصريح؛ لان مواضع الهزل والمجون

<sup>(1)</sup> مصطلحات بيانية، ص 153.

وإبراد النوادر يليق بها ذلك، ولا تكون الكناية فيها مرضية؛ فإن لكل مقام مقالا ولكل غرض فنًا وأسلوبًا... (1) وبذلك فإن الكناية لا تليق في جميع المقامات والمواضع كما أن التصريح لا يُستحسن في كل المواقف. فمتى وافقت الكناية المعنى الذي عبرت عنه كانت أصلاً من أصول الفصاحة وشرطًا من شروط البلاغة. وفي ربط الكناية بالفصاحة والبلاغة محاولة لتأصيل هذا الفن والعودة إلى المنزلة اللائقة به ضمن أساليب العرب الراقية، وهي نظرة تدل على عمق آراء ابن سنان، وذلك هو الذي حلا ببعض الدارسين إلى القول بأن: قدراسة الحفاجي للكناية دراسة تمتاز بالعمق والتحليل، فقد جعل الكناية أصلاً من أصول الفصاحة وشرطًا من شروط البلاغة، وهذا اتجاه لم يسقه إليه أحد من علماء البلاغة، والما الم يسقه إليه أحد من علماء البلاغة، في المناقة ا

والكنابة عند ابن سنان مستحسنة وغير مستحسنة، فمن أمثلة الأولى قسول امرئ القيس:

نصرنا إلى الحسنَى ورقَّ كلامُنا ﴿ ورضت نذلَّتْ صعبةُ أيَّ إذلال

لانه كنى عن المباضعة بأحسن ما يكون من العبارة ا(3). وقد اعترض ابن الأثير على ابن سنان في هذه الكناية الآنه يعتبرها داخلة في التعريض، وليست من الكنايات، ومن أجلها رماه بالحلط (4) لأنه يعتبرها داخلة في التعريض، وليست من الكنايات، ومن الملقصود ولئلا يلحق بالكناية ما ليس منها، ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿إِنْ هَذَا أَجْيِ لَهُ لِسَعْ وَلِسَعُونَ نَعْجَةً وَاحِدةً ... ﴿ إِنَّ هَذَا أَجْي لَهُ لِسَعْ بِنَالِسَاه، والوصف الجامع بينهما هو التأثيث (5)، ومع ذلك فنحن لا نوافق ابن الأثير في اعتداده بما أسماه بالصفة الجامعة بين المعنين؛ لأن هذه الصفة قد يتعدر تحقيقها في بعدض الكنايات لعارض يعرض، ومع ذلك يبقى التعبير الكنائى حامالاً نوعيته ومؤديًا لاغراضه البلاغية.

<sup>(1)</sup> سر القصاحة، من 155، 156.

<sup>(2)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 14.

 <sup>(3)</sup> سر الفصاحة، ص 156، وراجع الديوان، ص 32، وهو البيت الخامس والعشرون من قصيفة مطلمها:
 الاحم صباحاً أيها الطلل البالي وهل يعمن من كان في العصر الخوالي

وقال الشيارج: فقوله: وصرنا إلى الحسنى: في إلى صا نحب من الأمور، ووق كلامنا: أي صرنا إلى السيا وجد اللعب والليهو والغزل، فلم ترفع أصبواتنا لثلا يُشيع بنا. ووضت فلات: في بعد امتناع وصبعوية، والمعنى: ليشبها بالكيلام والمغاراة، كميا يراض البعيسر بالسير حستى يلل. وقوله فأي إذلاله محسمول على رضت، لأن معناه أفللته الديوان، ص 32.

<sup>(4)</sup> المثل السائر 3، 49.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق 3، 53.

ومن أمثلتها الحسنة في النثر: الكناية عن المرأة التي تُزف لزوجها؛ كقبول الحسين جعفر بن محمد بن ثوابة عندما أجاب أبا الجيش خمارويه بن أحمد بن طولون عن المعتضد بالله من كتابه بإنفاذ ابنته المتي روَّجها منه، قوله: قاما الوديمة فهي بمنزلة ما انتقل من شمالك إلى بمينك (11). وقول المتنبي - وهو من حسن الكناية -:

وَتَدَّمَي ما ادعيَّتُ مَنْ آلم الشو قَ لَيها، والشوقُ حيث النحول (2) الأم كنى عن كذبك أوله: الله كنى عن كذبك أوله: الله المؤلفة المؤ

لأنه أراد - انهــزم - فكنى عن هزيمتــه بعاقــه الغــزل، وتلك أحــــن كناية في هذا الموضعه(<sup>4)</sup>.

ومن أمثلة الكنايات المستحسنة عن الهزيمة بالتحيز اقتباسًا من قول الله تعالى: ﴿ وَمَن يُولِهِمْ يُؤْمِنْ دُبُرَهُ إِلاَّ مُتَحَرِّفًا لِقِنَالِ أَوْ مُتَحَبِّرًا إِلَىٰ فِلْهَ فَقَدْ بَاءَ بِفَضَبِ مِنَ اللهِ وَمَأْوَاهُ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ ﴿ لَا لَا نَعَالَ (5)

> وأما ما كان بخلاف المستحسَن - وهو من قبع العبارات - فقول المتنبي: إني على شغفي بما في خمرها لأعف صمّا في سراويلاتها<sup>(6)</sup> وهو من أمثلة أبي هلال العسكري، وقد عدَّه هو الآخر من ردئ الكنايات. وقول الآخر:

<sup>(1)</sup> سر الفصاحة، ص 156

 <sup>(2)</sup> سر الفصاحة، ص157. البيت ورد بديوان المتنبي مع تحوير طفيف على الشاكلة:
 تشتكى ما اشتكيتُ من طرب الشو ق إليها والشوق حيث النحول

راجع ديوانه، ص 427، وهو من قصيدة في مدح سيف الدولة مطلعها:

ما لنا كلنا جو يا رسول؟ أنا أهوى وقلبك المتبول

راجع ديوانه، ص 427.

<sup>(</sup>٣) كلا بالديوان بشرح البرقوقي 4، 18. وفنا خسر: هو اسم عضد الدولة.

<sup>(4)</sup> سر المفصاحة، ص 157، وقال العبرة وقي: «وله من ألم الشوق... إلغ برُوى من طرب السنوق؛ والطرب: خفة تحدث عند الفرح والحزن يقول: إن الحبسية تشكو من الشوق إلى مثل ما أشكو إليها، ثم كنى عن تكذيبها في تلك الشكوى فقال: والشوق حيث النحول، يعني إن للشوق وليلاً من النحول، فمن لم يكن ناحلاً لم يكسن مشتبالاً، يعني إن نحولسي يدل على شوقي، أما أنت فسلا نحول، وبالحبري، لا شوق.... الديوان بشرح البرقوقي 3، 267.

<sup>(5)</sup> سر الفصاحة، ص 157

<sup>(6)</sup> المصدر السابق، ص 157.

تعطى الأكفُّ مِن الرَّخابِ<sup>(1)</sup>

تُعطين مِن رجليّكِ ما وقول الرضى يرثى والدته:

كان ارتكاضي في حَشاك مسببا ركضُ الغليل عليك في احشائي (2)

لأنك إذا تأملت هذين البيتين وجدتهما يجريان من بيت امرئ القيس مجرى الضد؛ وذلك أن امرأ القيس عبر عملًا يجب أن يكنى عنه من المباضعة، فكنى بأحسن كناية، وهذان عملًا لا يجب أن يكنى عنها، (3).

وإذا كان لابن سنان فضل في بحثه للأسلوب الكنائي، فيإنه يظهر أكثر في نقده لهذه الشواهد والأمثلة التي ساقها الم يكتف بإرسال الشواهد وبيان موضع الكناية منها كما فعل غيره من العلماء الذين سبقوه، بل تعبدي هذا إلى النقد، فكشفُّ عن الحسن الجيد من الكناية، وأماط اللثام عن القبيح الردئ منها، مبينًا السبب في ذلك، وهذا أيضا اتجاه قد انفرد به دون غيره ممن سبقه من العلماء. . ، ا(4). وذلك كله يبرز ملكته النقدية التي تظهر - أكثر ما تظهر - في انتقاء الأمثلة، وإن كان مسبوقا إلى بعضها، أو تحليلها تحليلًا عميقًا مبنيًا على ذوق مثقف، نستدل عليه في جعله امرأ القيس \_ وهو من الأقـدمين \_، والمتنبى - وهو من المحـدثين - مـشكأ أعلى. ومن تــلك المظاهر النقـدية الواضحة لديه اعتراضه على المفسرين لقوله تعالى: ﴿ ... كَانَا يَأْكُلُون الطُّعَامُ ... ﴿ ٢٠٠٠ اللَّهُ [المائدة]؛ كناية عن الحدث وليس الأمر على ما قال، بل معنى الكلام على ظاهره؛ لأنه كما لا يجوز أن يكون المعبود محدثًا، كـذلك لا يجوز أن يكون طاهـما، وهذا شيء ذكره أبو عشمان الجاحظ، وهو صحيح، (5). فالخلاف يكمن إذن في إرادة المعنى الحقيقي، وليس لازمَ المعنى كما ذهب إليه المفسرون. ونحن إذا أردنا أن ننفذ إلى طبيعة العلاقة الرابطة بين المعنى القريب والمعنى البعيد، وكلاهما محتمل في الكناية، قلنا إن المعنى االقريب في الكناية ليس مرفوضًا تمامًا ولا غير مسحتمل، ولكن احتمال القصد للمعنى البعيد أقوى بحيث يصبح المعنى القريب قنطرة للعبور إلى المعنى البعيده(6)؛ فقد

<sup>(1)</sup> الرغاب: الأرض اللينة. وأرض رغاب: لا تسيل إلا من مطر كثير، أو لينة واسعة سهلة (ج) رغب.

 <sup>(2)</sup> الحشا: أصله ما دون الحسجاب مما يلي البسطن كله من الكبد والطحمال والكرش وما تبع ذلك، والسبيت مديرة 1، 32

<sup>(3)</sup> سر الفصاحة، ص 158.

<sup>(4)</sup> الأسلوب الكتائي، ص 14.

<sup>(5)</sup> سر القصاحة، ص 158.

<sup>(6)</sup> الأصول، ص 376.

يكون ابن سنان على حق، وقسد يكون المفسرون أيضًا على حق. ويظهر أن أسوراً في نفس ابن سنان وافقت أهواءً في نفس الجاحظ، ومنها انتسماؤهما لمذهب الاعتزال، فإن في كتاب «سر الفصاحة» ما يدل على ذلك(11).

ويتبع ابن سنان أبا هلال العسكري في فصله بين الكتابة وبين الإرداف والتتبيع، قال: قومن نصوت البلاغة والفصاحة أن تراد الدلالة على المعنى، قالا يستحمل اللفظ الخاص الموضوع له في اللغة، بل يؤتى بلفظ يتبع ذلك المعنى ضرورة، فيكرن في ذكر التابع دلالة على المتبوع، وهذا يسمى الإرداف والتتبيع الآنه يؤتى فيه بلفظ هو ردف اللفظ المخصوص بذلك المعنى وتابعه، والأصل في حسن هذا أنه يقع فيه من المبالغة في الوصف ما لا يكون في نفس اللفظ المخصوص بذلك المعنى (22). في حين أن هذا الفصل مسبوق إليه كما يكاد الدارسون يُجمعون على ذلك.

ومن الأمثلة التي ساقها للإرداف والتتبيع اقول عمر بن أبي ربيعة:

بعيدة مهوى القرط... البيت

وقول امرئ القيس<sup>(3)</sup>:

وتضحى فتبت المسك...البيت

وقوله أيضًا:

وقد أخندي والطير في وكناتها - بمنجرد قيد الأوابد هيكل -

وقول البحتري:

فاوجرتُه أخرى فأضللتُ نصلَه بحيث يكون اللبُّ والرحبُ والحقد . وقول عنزة:

الضاريين بكل أبيض مخلم والطاعنين مجامع الأضغان (4)

وهي نفس الشواهد والأمثلة التي ساقها قدامة والعسكري، وإن لم يصرح ابن سنان بذلك. وهي أمثلة مبتذلة أوردتها أغلب كتب البلاغة.

 <sup>(1)</sup> من صلاسات ذلك رأي ابن سنان في أن الإصبيساؤ إنما كان بالصوضة، راجع البيلاضة تطور وتاريخ، ص152.

<sup>(2)</sup> سر الفصاحة، ص 221، 223.

<sup>(3)</sup> للجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 155.

<sup>(4)</sup> مر القصاحة، ص 221، نسبه صباحب بقية الإيضاح لعبرو بن منطيكوب، وقال: إن رواية الموافئة: فوالضاربين، والمخذم: القاطع من السيوف، والأضفان: جمع ضفن وهو الحقد، ومجامع الأضفان: القلوب. وبهلا تكون كتابة عن موصوف. راجع بفية الإيضاح 2، 151، 152

تطرَّق ابن سنان في موضع من كتابه إلى ما يُعرف بالمسائلة، وإن لم يصوح بالتسمية، فقال: قومن نعوت الفصاحة والبلاغة أن يُراد معنى فيوضع بالفاظ تدل على معنى آخر، وذلك المعنى مثال للمعنى المقصود، وسبب حسن هذا مع ما يكون فيه من الإيجاز أن تمثيل المعنى يوضحه ويخرجه إلى الحس والمشاهدة، وهذه فائدة التمثيل في جميع العلوم؛ لأن المثال لا بد من أن يكون أظهر من المثل، فالغرض بإيراده إيضاح المعنى وبيانه، (1). وقد ضرب لها مثلاً بقول الشاعر – وهو الرماح بن ميادة –:

الم تك في يمنى يديك جعلتني فلا تجعلني بعدها في شمالكا(2)

تركت بدى وشاحًا له وبعضُ الفوارس لا يُعتنَق (3)

ومن الحق أن نوجه النظر إلى أنه تتبع أبا هلال فيها، كما يؤكد بعض الدارسين: 
فقدت عن المماثلة بمثل ما تحدث به أبو هلال العسكري<sup>(4)</sup> وكأن التعبير الكنائي لديه 
هو هذه الأقسام التي أوردها مجتمعة، وهي الكناية والإرداف والتبيع والمماثلة. ولذلك 
كان حريصا على إثيانها ملائمة للمقام الذي قبلت فيه، وإذا كانت الكناية صورة فهي 
هجزه من الكلام المنظوم بعضه مع بعض، وهي تؤدي دورها المطلوب بمناسبتها لطبيعة 
الموضوع، ومسلاء متها للغرض المنشود منها، وبذلك يكون التأليف جاريًا على العرف 
العربي الصحيح (5).

وقد بين الخفاجي ضمنيًا بلاغة الكناية، وأنها تسمو على كل كلام إذا حَقَّت تلك الملاءمة مم المقامات، وقد يكون من الإنصاف التنبيه إلى ما امتاز به من ذوق نقدي مملل

<sup>(1)</sup> سر القصاحة، ص 223، 224.

<sup>(2)</sup> البيت ورد في بغية الإيضاح 2، 166 بشكل مغاير؛ هو:

ابینی افی بمنی بدیك جعلتنی فافرحُ ام صیرتنی فی شمالك؟

وقال الأمدي في الرماح: «الرماح بن أبرد بن شريان...وهو المعروف بابن ميادة، شاهر محسن متأخر، مدح في المولتين... و الموتلف والمختلف، ص 180، والبيت في نقد الشــمر بتحقيق د. محمــد عبد المنمم خفاجي، ص 160 مم بيت آخر هو:

ولو أتني أذنبت ما كنت هالكًا على خصلة من صالحات مهالكا

<sup>(3)</sup> الوشاح: خيطان من لؤلؤ وجوهر، منظومان، يخالف بينهما، معطوف أحدهما على الآخر.

<sup>(4)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 54.

<sup>(5)</sup> المرجع السابق، ص 154.

ظهر في ملكة التحليل والتمييز بين ما كان مستحسنًا من الكناية وما لم يكن، وكان يبدو من نتيجة ذلك نزعته التوفيقية بين نماذج الشعر القديم والمحدث في الكنايات.

يكاد الدارسون يُجمعون على فضل عبد القساهر الجرجاني (ت 471 هـ) في التقدم بمباحث البيان العربي إلى الشأو الذي لم يبلغه غيره من العلماء، حتى عَدُّوا كلَّ من أتى بعده مقلدًا له آخذًا على منواله؛ لأنه إما أحاد صياغة أفكاره، أو بسطها بسطًا مستفيضًا، أو انطلق منها لبفرع عنها المسائل، أو يضيف إلى جهوده بعض الجزئيات.

ومن المفيد العلمُ أن عبد القاهر أشسار بعض الإشارات إلى الكنايات في كتابه «أسرار البلاغة» بما نعتبره مكمّــــلاً لآرائه الواردة في «دلائل الإعجاز»، وهي آراء اتسمت بالعمق نتيجة تحليل وتفسير وموازنة قلَّما نعثر عليها عند فيره من العلماء.

> من ذلك أن الجرجاني عرض في كتابه أسرار البلاغة إلى الأبيات التالية: ولما تغسينا من منى كلَّ حياجة ومستَّع بالأركان مَن هو ماسيعُ وشُدت على دُهم المهارى رحالنا ولم ينظر الغادي الذي هو رائسع اخلنا باطراف الأحاديث بيننا وسالت باعناق المطلَّى الأباطع ال

وعلَّق عليها بقوله: •ثم دكَّ بلفظة الأطراف على الصفة التي يختص بها الرفاق من التصرف في فنون القول وشجون الحديث، أو ما هو عادة المتطوفين من الإشارة والتلويح والرمز والإياء، (2) ويذلك فإن الكناية عنده تشفرع إلى الفروع التي ذكرها، وقد عدَّما السكاكي فيما بعد أنواها للكناية باعتبار ما بينها من تفاوت في القرب والبعد والحفاء والتسجلي، ويظهر الوعي بالفن الكنائي أيضاً في إيراده لحادثة •عدى بن حاتم، الذي اشتبه عليه المراد بلفظ الحيط في قوله تعالى: ﴿ ... حَنْ يَسَنَّ لَكُمُ الْمَحْطُ الأَيْحُ مِنَ الْمَحْطِ الأَيْحُ مِنَ الْمَحْطِ اللهِ كَالِية فهماً على الظاهر، فقال له رسول الله على:

<sup>(1)</sup> أسرار البلاغة، من 21، 22. كلا وردت الأبيات في بغية الإيضاح 2، 101، وقال في الحاشية: همي المكتير بن حبد الرحمن المسروف بكتير عزة، وقبيل: لابن الطثرية، وقبل لعمقية بن كتب بن زميس المعروف بكليسريه والأركان: أركبان الكعبة، والدهم: السود، والمهارى: جمع مهرية وهي نوق منسوبة إلى مهرة، والمنادي: السبائر في أول النهار، والمرافع ضده، والأياطع جمع بطحاء وهي مسيل واسع فيه رمل ودقائق الحصى، وقلد ذكر من حدَّ هله الأبيات والله على أصل المراد أن أصله فيها: ولما وجمعنا من منى أخذنا من المكلم، والمزائد على هما عليه على أحل الافتاء فيها.

<sup>(2)</sup> أسرار البلاخة، ص 22، 23.

إن وسادك لطويل عريض، إنما هو الليل والنهار٤(١). فقد كنى عليــه السلام عن الغباء
 بمرض القفا.

ولشدَّ ما يفجَوْك الجرجاني بحديثه الطريف عن السرقة، فيتطرق إلى المعاني المشتركة التي لا تعتبر السرقات فيها سرقات؛ لكونها لا تختص بملكية أحد من الناس وبالتالي فلا تفاضل فيها بينهم، ق. . . فأسا إذا ركِّب عليه معنى، ووصل به لطيفة، ودخل إليه من باب الكناية والتعريض والرمز والتلويح، فقد صار بما غير من طريقته واستؤنف من صورته، داخلاً في قبيل الخاص الذي يتملك بالفكرة والتعمل، ويتوصل إليه بالتدبر والتأمل<sup>(2)</sup> وهذا النوع هو مظن السرقة الذي تقع فيه، وذلك بأن معناه صيغ صياغة فيها كثير من الحفاء والبعد لا يتوصل إلى إدراكه إلا بكثرة التفكير والتدبر والتأمل، وهي بذلك ليست كالمعاني الظاهرة «المعتادة؛ فإنها معرضة للأفهام متسلطة على فكر، الأنام ومن ها هنا قلَّ اختراع المعاني، وقلت السرقات فيها؛ وصارت إذا وقعت أشهر (3)

ويبدو أن الجرجاني يَمدُّ التعبير الكنائي داخلاً في أصالة المبدع وأساساً من أساساته ما دامت تلك الأصالة هي سبب صياغة المعاني الثواني والمكونة لـنسيجه وخيوطه البعيدة. وهكذا يبدو هذا الوعي فيما ساقه من أمثلة تبرز قيمة التعبير الكنائي إذا أتى مُصرحاً به، قال: "فضمن الصريح قـولهم "فلان طويل السيد» يراد ففسل القدرة، فأنت لـو وضعت القدرة ههنا في موضع اليد أحلت، كما أنك لو حاولت في قول النبي ﷺ: "أيتنا أسرع لحاقاً بك يا رسول الله؟ فقال: أطولكن يداً» يريد السخاء والجود وبسط اليد بالبذل، أن تضع موضع اليد شيئاً عا أريد بهذا الكلام خـرجت عن المعقول؛ وذلك أن الشبه ماخوذ من مجموع الطول واليد مضافاً ذاك إلى هذه، فطلبُ من اليد وحدها طلب الشيء على غير وجههه (4). ويبدو أن الجرجاني لم يهمل الإشارة للقرآن والحديث النبوي أثناء حديثه عن الكناية في كتـابه «أسرار البلاغـة» بخلاف دراسته في «دلائل الإعـجاز»، إذ «تجنب عن الكناية في كتـابه «أسرار البلاغـة» بخلاف دراسته في «دلائل الإعـجاز»، إذ «تجنب عن الكناية والشواهد من القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف» (5).

<sup>(1)</sup> أسوار البلاغة، ص 297.

<sup>(2)</sup> أسرار البلاغة، ص 315.

<sup>(3)</sup> قراضة الذهب، ص 20.

<sup>(4)</sup> أسرار البلاغة، ص 330.

<sup>(5)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 157.

قام الجرجاني بتعريف الكناية في كتابه الالالله الإهجازة، مؤيداً ذلك بعديد الامثلة والشواهد، متخذاً من التحليل منهجاً لعرض أفكاره وبسطها بسطاً لا تناقض فيه ولا غموض، وقال في ذلك: الوالمراد بالكناية أن يريد المتكلم إثبات معنى من المعاني فلا يذكره باللفظ المرضوع له في اللغة، ولكن يجئ إلى معنى هو تاليه وردفه في الوجود فيومئ به إليه، ويجعله دليلاً عليه، مثال ذلك قولهم: "هو طويل النجادة، يريد طويل القامة، واكثير رماد القدرة، يعنون كثير القرى، وفي المرأة الأوم الضحىة، والمراد أنها مترفة مخدومة لها من يكفيها أمرهاه (1). وهو تعريف يلتقي فيه مع قدامة بن جعفران لم يكن هو نفس تعريف قدامة للإرداف - ويؤكد بعض الدارسين أن الاطلاع على التولين يفيد أن الافكار هي أفكار قدامة بن جعفره، وأكثر الالفاظ المستعملة عند هذا المشيخ عبد القاهر، والاسلوب هو ذاته (2).

ومن المؤكد أن فضل الجرجاني يعود في توفيقه بين التصريف وبين كثرة الأمثلة التي ساقها، وفي حسن إبرازه لدلالة الكناية الاصطلاحية، وهو بهذا يكون قد أخرجها من دلالتها اللغوية العامة، وهي الستر والإخفاء.

ويكشف الجرجاني عن طبيعة الأسلوب الكنائي وينيت الدلالية، فيرى أن ذكر معنى ما قد يُسوصل إليه بذكر معنى آخر يقوم مسقام الرديف أو المرادف، وفي ذلك يقول<sup>(3)</sup>:

4. . . فقد أرادوا، معنى ثم لم يذكروه بلفظه الخاص به، ولكنهم توصلوا إليه بذكر معنى آخر من شأته أن يسردفه في الوجود، وأن يكون إذا كان، أفلا ترى أن المقامة إذا طالت أطل النجاد؟ وإذا كشر القرى يكثر رساد القلر؟ وإذا كانت المرأة مسرفة لها من يكفيها أمرها ردف أن تنام إلى الضحى؟ (4).

<sup>(1)</sup> دلائل الإعجاز، ص 52.

<sup>(2)</sup> نحو الصبوت ونحو المنى، ص 99، ويرى تعيم صلوبة أن التعريفين هـما تعريف أرسطو في تـلخيص.الحطابة لاين رشد، المرجم السابق، ص 99.

<sup>(3)</sup> لم يأخذ من أمثلة قدامة إلا قول امرئ القيس «نؤوم الفسحي» راجع نحو الصوت ونحو المنى، ص 99، وقال ابن رشيق: «وقوله:

ويضحى فتيت المسك فوق فراشها نؤوم الضحى لم نتطق عن تفضل

فقوله: فقيت المسكه يدل على أنها متسلكة، وكللك قوله: نورم الفسعى»، وقوله: فلم تتعلق عن تفضل، من النطاق يعني أنها مخدومة مكفية المؤونة، فقد أتى في ملما البيت بثلاث إشارات كلها تتيم ترك المنقة، وأتى بما يدل عليها، وبعضهم يسمي هلما النوع الإرداف»، قراضة اللهب، ص 37. (4) دلاقل الإعجاز، ص 52.

عاد الجرجاني إلى تراث سابقيه وغربله، واستخرج منه زبدته، ولولا ذلك لما وجدت هذا الفيض الزاخر من الامثلة، وهذه المناقشة التي تثير في ذهن القارئ التساؤل الذي ما يلبث أن يتهافت، نتيجة اقتناعه بآرائه، القد قرأ عبد القاهر معارف سابقيه، واكب على قراءة التراث اللغوي والنحوي والبلاغي، واستوعب محتواه، وهضم أفكاره، ثم أخرجها للدارسين في ثوب قشيب، فاتسم البحث البلاغي عنده بالخصوبة والعمق ودقة النظر ورهافة الإحساس وسعة الافق والاحتكام إلى الذوق وإعمال الفكر في استشفاف مرامي النص الأدبى واستكناه أسراره وسبر أغواره (1).

ولا مانع أن نقف عملى قيمة جهوده في الكناية بموارنتها مع أعسمال علماء النقد العربي، وهم من المسهمين في تطور الأسلوب الكنائي، ولم المستطيعوا أن يخطوا بهله الدراسة الناشئة خطوات ذات بال في معارج الضبط؛ لأنهم لم يعنوا عناية كافية بتحديد المصطلح تحديدا علمياً، وإنما كانت ألفاظهم الاصطلاحية تستعمل في الأغلب الاعم بدلالاتها اللغوية العامة المتعددة والمحتملة... ه(2).

ومن اللافت أن بحثه للكناية تابع فيه ابن سنان الخفاجي أو هكذا بدا لي؛ وذلك عندما نظر إليها داخل دائرة الاستعارة والتمثيل، بحيث رجَّحها على الحقيقة، وهذه نكتة عجيبة تزيد في ضخامة جهد عبد القاهر بين علماء البيان، قال: ققد أجمع الجميع على أن الكناية أبلغ من الإفصاح، والتعريض أوقع من التصريح... فنحن وإن كنا نملم أنك إنا قلت: هو طويل النجاد، وهو جم الرصاد كان أبهى لمعناك وأنبل من أن تدع الكناية وتصرح بالذي تريد<sup>(3)</sup>. وقد أصبحت تلك الصور الخيالية تشكل فيما بعد مباحث علم البيان، ولعله ومن أجل هذه الروى النافذة لجوهر الصورة عداً المؤسس الحقيقي للفنون البلاغية.

لقد أزال الجرجاني اللبس عن طبيعة التعبير الكنائي، وحدد وظيفته في أداء المعنى، فهي لا تزيد في المعاني بقدر ما تثبتها، قال: ٥... تفسير هذا أن ليس المعنى إذا قلنا إن الكناية أبلغ من التصريح أنك لما كنيت عن المعنى زدت في ذاته، بل المعنى أنك زدت في إثباته فجعلته أبلغ وأكد وأشد، فليست المزية في قولهم: ٩جم الرماد، أنه دل على قرى أكثر، بل إنك أثبت له القرى الكثير من وجه هو أبلغ، وأوجبته إيجابًا هو أشد، وادعيته دعوى أنت بها أنطق، وبصحتها أوثق، (٩). ولا بد في الإثبات من دليل لا يراه

مصطلحات بيانية، ص 157.
 الأصول، ص 361.

<sup>(3)</sup> دلائل الإعجاز، ص 55، 56.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 56.

عبد القساهر إلا في المعنى الأول، •إذ الكناية فيها إثبات المعنس بالدليل والبرهان بخلاف التصريح، فإن فيه إثبات المعنى من غير دليل ولا برهان...،(١).

ولا شك أن الدصوى بالبينة أصر داخل في المنطق، وأدعى إلى الاصتفاد والقبول والإقناع في نهاية المطاف، لا بل أبلغ من أنه لو صيغ المعنى صياغة حقيقية؛ لأن «كل عاقل يعلم - إذا رجع إلى نفسه - أن إثبات الصفة بإثبات دليلها، وإيجابها بما هو شاهد في وجودها أكد وأبلغ من الدعوى من أن تجئ إليها فتثبتها هكذا ساذجًا غفلاً... (2)؛ فالاستبطان يكشف بدوره عن قيمة الدليل ما دام الاصر قد تحول عندئذ إلى شبه محاجة عقلية، وفي ذلك شيء من المبالغة؛ لأن تأثرنا قد نجهل مصدره أهو من طريق العقل أو من طريق الوجدان؟ وكلما زاد تأثرنا اقتنعنا لا إراديًا بفحوى التعبير الكنائي.

ورغم ذلك يأبى بعض الدارسين أن يوقف فضل الكناية على إثبات الصفة بالدليل، بحبث أن قيمتها التمبيرية تتعدى ذلك، وهو ما يظهر في عديد الأمثلة والشواهد استطيع أن نقبل ما يراه البلاغيون - وعلى رأسهم عبد القاهر - بأن كل قيمة للتعبير الكنائي في كونه إثبات الصفة بإثبات دليلها وإيجابها بما هو شاهد في وجودها؛ فالكناية قد تكون أكثر من ذلك امتلاءً وحيوية، والأمثلة التي يذكرها البلاغيون... نستطيع أن غد فيها أكثر من إثبات صفة بواسطة دليل، أو أنها كناية عن موصوف، أو كناية عن نبية، كما يذكر السكاكى، ومن وليه (3).

ومن الحق أن الجرجاني أدوك بفهمه الشاقب أن الكناية والتعريض قد لا يجديان مثل التصريح والكشف، خاصة إذا كان المقام يستدعي الإطالة للإفهام؛ كالأمر بالتواصل، والنهي عن التقاطع، وقد أورد فيهما نصاً للجاحظ من كتابه البيان والتبيين، وقد نسبه هذا الاخير لابن المقفع<sup>(4)</sup> وختمه بقوله: «فقيل لابي يعقوب هلا أكتفى بالأمر بالتواصل عن النهي عن التقاطع؟ قال: أو ما علمت عن النهي عن التقاطع؟ قال: أو ما علمت أن الكناية والتعريض لا يعملان في العقول عمل الإيضاح والتكشيف؟ أه (5). ويظهر أن قيس بن خارجة خطب خطبة طبلة يوم كامل؛ لأن المقام تطلّب ذلك، خاصة وأنه أراد

الأسلوب الكنائي، ص 15.

<sup>(2)</sup> دلائل الإعجاز، من 57، 58.

<sup>(3)</sup> رجاء عيد، فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور، ص 422.

<sup>(4)</sup> الميان والتبيين 1، 115، 116، 117.

<sup>(5)</sup> دلائل الإعجاز، ص 130.

أن يُفهم ويُقنع، ولم تكن الكناية والتعريض كافيةً لمثل ذلك الامر.

والكناية من هذا الضرب الذي الا تصل منه بدلالة اللفظ وحده، ولكن يدلُّك اللفظ على معناه الذي يقضيه موضوعه في اللغة، ثم تجد لذلك المعنى دلالة ثانية تصل بها إلى الغرض، ومدار هذا الأمر على الكناية والاستعارة والتمثيل. . . أولا ترى أنك إذا قلت: هو كثير رماد القدر، أو قلت: طويل النجاد، أو قلت في المرأة: نؤوم الضحي، فإنك في جميع ذلك لا تفيد غـرضك الذي تعني من مجـرد اللفظ، ولكن يدل اللفظ على معناه الذي يوجبه ظاهره، ثم يعقل السامــم من ذلك المعنى على سبيل الاستدلال معنى ثانيًا هو غرضك؛ كمعرفتك من كثير الرماد أنه منضياف، ومن طويل النجاد أنه طويل القامة، ومن نؤوم الضحى في المرأة أنها مترفة مخدومة لها من يكفيها أمرهاه<sup>(1)</sup>، ولشدُّ ما يُعجّب الدارس بمنهج عبد القاهر الجرجاني الذي يبدأ فيه بتنزيل المسائل تنزيلاً عامًا، ثم ما يلبث أن يتسدرج منها إلى التخصيص حتى يفتت المسألة إلى أصفر وحدة مكونة لها؛ فالكناية والاستعارة والتمثيل كلهـا تجتمع في أن المقصود منها هو المعنسي البعيد أو «معنى المسعنى» الذي يُستدل عسليه من وضع الالفساظ وضعًا مسخالفًسا لدلالتها السلغوية الأصلية؛ لتسصل في النهاية إلى الغرض الذي أراده المتكلم. وأيد هذه الفكرة بما ضربه من الأمثلة والشواهد مبتديًا بالكناية باعتبارها أول ما بدأ به، وقام بتحليل تلك الشواهد واستخراج الفائدة منها مستنداً إلى ذوقه الأدبى، ففهذا المنهج القائم على تذوق النصوص والاحتكام إلى الذوق الأدبى قد أعطى مبحث الكنايـة عمقًا وخصوبة ودقة لم نجدها عند غيره)<sup>(2)</sup>.

عرض عبد القاهر إلى وظيفة المعنى الأول في الكناية (3)، وهو ما تجوز إرادة معناه، فبـيَّن طبيعـــته، وضرورة تمـكنه في الدلالة؛ لأنه – بما اختص به - وســيط بين السامع والمعنى الثاني، كــما بين الشروط الواجب توفسرها فيه، كــقلة الكلفة، وضرب له مــثلاً بقول الشاعر:

لا أمتع العوذُ بالفصال ولا ابتاع إلا قريبةَ الأجـل(4)

<sup>(1)</sup> دلائل الإعجاز، ص 202.

<sup>(2)</sup> مصطلحات بيانية، ص 158.

<sup>(3)</sup> دلائل الإعجاز، ص 207.

<sup>(4)</sup> البيت لابن هرسة كما في دلائل الإهمجاز، ص 241، 207، والمفتاح، ص 407، وجاء في حماشية الفتاح، ص 406: فابن هرمة هو إيراهيم بن هرسة، من ساقة الشمراء، كان مولعًا بالشراب... هو من الحلم، من قيس هيلان...ه.

وهو من الأنواع التي يظهر فيها التمكن والبعد عن التكلف. ومن المؤسف أن عبد التعاهر يكاد لا يضيف شيئًا إلى ما قال عن خصائص المعنى اللغوي الأول، كاعتباره معنى لغويًا ظاهرًا، بخلاف المعنى الثاني وهو المعنى الرمزي الباطن<sup>(1)</sup>. وقد يجئ المعنى الأول لا يؤدي وظيفته الدلالية، ويضرب عبد القاهر لذلك مشلاً بقول العباس بن الاحدة .

سأطلب بُعدَ الدار عنكم لِتقربوا وتُسكبُ عيناي الدموعَ لتجمدا (2) وعنَّب عليه بقوله:

قبداً فدلً بسكب الدموع على ما يوجبه الفراق من الحيزن والكمد، فأحسن وأصاب...

ثم ساق هذا القياس إلى نقيضه فالتمس أن يدل على ما يوجبه دوام التلاقي من السرور بقوله «لتجمدا» وظن أن الجمود يبلغ به في إفادة المسرة والسلامة من الحزن ما السرور بقوله «لتجمدا» وظن أن الجمود يبلغ به في إفادة المسرة والسلامة والتنافر بلغ سكب الدمع في الدلالة على الكآبة... (130 فقد بدا التكلف واضحا، والتنافر الدلالي بارزا بين الأجزاء المكونة للمعنى، ثم أفاض عبد القاهر في تحليل هذه الفكرة إفاضة كبيرة واستشهد أثناه ذلك بعديد الأمثلة والشواهد التي تدل على سعة اطلاع على التراث الأدبى، وعلى معرفة عميقة بأسرار العربية.

وتراه يعقد فسعلا في الكناية والتعريض بيين فيه فضل إثبات الصفة من طريق غير التصريح بقوله ف... كذلك إثباتك الصفة للشيء تتبتها له إذا لم تُلقه إلى السامع صريحًا وجئت إليه من جانب التعريض والكناية، والرمز والإشارة كان له من الفضل والمزية، ومن الحسن والرونق ما لا يقل قليله، ولا يجهل موضع الفضيلة فيه (٩٠). ولعل هلا كله يكون أدخل في الكناية، وهو ما يؤكد أن الحرجاني سن النهج الذي سار عليه البلاغيون بعده، وأنه بذكره فضل الكناية وأنواعها من تعريض ورمز وإشارة يكون قد سبق غيره إلى هذه النكت الهامة في إبانة جماليات الكناية؛ وبذلك المحدث الجرجاني عن كل نقطة في أسلوب الكناية، وجاء بعدد كبير من الأمثلة والشواهد وتحدث عن قيمتها الفنية ... ه (٥٠).

<sup>(1)</sup> اقتبسنا هذه الفكرة من كتاب مجهول البيان، ص 98.

 <sup>(2)</sup> سكب الماه ونحوه سكباً، وسكويًا. والهاه ونحوه سكبًا ونسكاباً: صبه، فهو مسكوب. ولم أصثر على
 البيت بديواته، وهو في الموازنة، ص 66.

<sup>(3)</sup> دلائل الإعجاز، ص 208.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 236.

<sup>(5)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 156.

ومن الأسس الهامة التي سبق إليها الجسرجاني غيره تقسيمُ الكناية إلى ما سسيعرف بكناية النسبة، ففيدَعون التصريح بذلك ويكنون عن جسعلها في شيء يشتمل عليمه ويتلبس به، ويتوصلون في الجسملة إلى ما أرادوا من الإثبات من الجهمة الظاهرة المعروفة، بل من طريق يخفى، ومسلك يدق، ومثاله قول زياد الاعجم:

إن السماحة والمروءة والندى في قبة ضُربت على ابن الحَسُرُج

أراد كما لا يخفى أن يثبت هذه المعاني والأوصاف خلالاً للممدوح وضرائب فيه، فترك أن يصرَّح... وعدل إلى ما ترى من الكناية والتلويح، فجمل كونها في القبة المضروبة عليه عبارة عن كونها فيه وإشارة إليه...،(1).

قال صاحب الإيضاح: «فإنه حين أراد ألا يصرح بـإثبات هذه الصفات لابن الحشرج جمعها في قبة تنبيها بذلك على أنها صحلها ذو قبة، وجعلها مضروبة عليه لوجود ذوي قباب في الدنيا كثيرين، فأفاد إثبات الصفات المذكورة له بطريق الكناية... ، (2). وهذا القسم هو ما سمي - فيما بعد - بكناية النسبة في كتب البلاغيين المتأخرين، ويرجع الفضل فيه والسبق إليه إلى الجرجاني كما يظهر في النص المذكور آنفًا. وقد جعل من نظيره قول المقائل «المجد بين ثوبيه» والكرم في برديه وذلك أن قائل هذا يتوصل إلى إثبات المجد والكرم للمحدور بأن يجعلهما في ثوبه الذي يلبسه، كما توصل زياد إلى إثبات السماحة والمروءة والذي لابن الحشرج بأن جعلهما في القبة التي هو جالس فيها (3). كما يعود إليه الفيضل في قسم آخر هو الكناية عن الصفة؛ كما في قول القائل:

وما يَكُ في من حبب فإني جبان الكلب مهزول الفصيل

فبدل أن يصرِّح بوصف نفسه بالكرم والضيافة كنى عن ذلك بجبن الكلب، وهزال الفصيل؛ فكلبه مؤدب، وجنابه مالوف. ونظيره قول ابن هرمة:

لا أمتع العوذ بالفصال

وقول نصيب:

<sup>(1)</sup> دلائل الإحجاز، ص 237. (2) بغية الإيضاح لتلخيص المقتاح في علوم البلاغة 3، 158.

<sup>(3)</sup> دلائل الإعجاز، ص 238. (4) دلائل الإعجاز، ص 237، 238، 239

ولقد أكثر عبد القاهر من التمثيل لكل ضرب إكثاراً يدل على وعي عميق بسر التعبير الكنائي، ونوع الأمثلة وقام بتحليلها تحليلاً أدبيًا عماده الذوق الناقد الناف له إلى جوهر المعاني وخصائصها. ويكاد الدارسون يُجمعون على سبقه لاهم قسمين من أقسام الكناية وهما: كناية الصفة، وكناية النسبة؛ إذ فيسدو أنه وُفق إلى مسألة فرعية في الكناية، هي تقسيمها إلى كناية عن نفس الصفة، وكناية عن إثبات الصفة نثبتها من جانب التعريض والكناية، (1).

ويوجُّه عـبدُ القاهر نظـرنا إلى أن الكناية عن نسبة قــد تكون منفيــة ومثبــتة، ويمثَّل للمنفية منها يقول الشنفري يصف امرأة بالعفة:

يبت بمنجاة من اللوم بينها إذا ما بيوت بالملامة حلّت إذ نفى عنها اللوم بنفيه عن بينها، ومثل للمثبتة بقول زياد الاعجم: إن السماحة والمرومة والندى

لانه أثبت تلك الخلال لمدوحه بجعلها مجموعة في القبة المضروبة عليه<sup>(2)</sup>.

كما تفطَّن عبد القاهر إلى أن التعبير عن المعنى الواحد بكنايات عديدة لا يجعلنا 
ندعي تناسب تلك الكنايات؛ لكونها تأتي غالبًا متفاوتة فيما بينها، قال: وواعلم أنه 
ليس كل ما جاء كناية في إثبات الصفة يصلح أن يحكم عليه بالتناسب، فلا يجوز أن 
يُجعل قوله: وكلبك أرأف بالزائرين، مثلاً نظيراً لقوله: مهزول الفصيل، وإن كان 
الغرض منهما جميعًا الوصف بالقرى والضيافة، وكانا جميعًا كنايتين عن معنى واحد؛ 
لان تماقب الكنايات على المعنى الواحد لا يوجب تناسبها...، (3). وقلما تجد من 
البلاغيين قبل عبد القاهر من سلك طريقته في الدقة وفحص الخصائص الفنية للكناية 
والعودة بها إلى أصغر جزئياتها المكونة لها. فإذا كان المعنى واحداً وتم التعبير عنه ، وفي درجة وقوة صياغته 
بالكنايات، فلا يعني ذلك أنها جميعًا متناسبة في التعبير عنه، وفي درجة وقوة صياغته 
وتشكيله.

ومن الطريف في بحثه للكناية أن معرفة المعنى فيها عقلي لا لفظي؛ قال في ذلك: «وأن تنظر إلى الكناية، وإذا نظرت إليها وجدت حقيقتها ومحصول أسرها أنها إثباتُ المعنى، وأنت تعرف ذلك المعنى من طريق المعقول دون طريق اللفظ...ه<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> نحو الصوت ونحو المعنى، ص 99.

<sup>(2)</sup> دلائل الإهجاز، ص 239

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 240، 241.

<sup>(4)</sup> دلائل الإعجاز، ص 330.

ولا يفنا ينتقل بك إلى ضرب الأمثال وتحليلها وسبر أغوارها، حتى يجعلك مقنعًا بآرائه، قال: «فليس من لفظ الشعر عرفت أن ابن هرمة أراد بقوله: «ولا أبتاع إلا قريبة الاجل» التصدح بأنه مضياف، ولكنك عرفته بالنظير اللطيف. . . فطلبت له تأويلا، فعلمت أنه أراد أنه يشتري ما يشتريه للأضياف، فإذا اشترى شاةً أو بعيراً كان قد اشترى ما قد دنا أجله؛ لأنه يُذبح وينحر عن قريب»(1).

ويهمنا في هذا كله المنهج الذي اصطنعه عبد القاهر الجرجاني في بحثه للكناية، وهو منهج فريد لم يسلكه البسلاغيون قبله فيما أعلم؛ إذ يغلب عليه التكامل في كل خطوة منه، سواء أتعلق الأمر بتعريف الكناية، أو تقسيمها على غير المعتاد، أو بيان بلاغتها وقيمتها التعبيرية في ضوء صور البيان الأخرى كالاستعارة والتمشيل، أو في إبرازه للجزئيات المتناهبة والمكونة للفن الكنائي، وقد استعان في كل ذلك بالتحليل الذي قوامه التذوق السليم للأدب العربي.

ولم يهمل الجرجاني الحديث عن التعريض- وإن أتى ضمن إشارات - كما هو الحال في باب القصر والاختصاص إذ قال: ﴿ ... إِنَّمَا يَتَذَكُرُ أُولُوا في باب القصر والاختصاص إذ قال: ﴿ليس الغرض من قوله تعالى: ﴿ ... إِنَّمَا يَتَذَكُرُ أُولُوا الأَلَّابِ ﴿ ﴾ [الرعد]، أن يعلم السامعون ظاهر معناه، ولكن أن يذم الكفار وأن يقال إنهم من فرط العناد ومن غلبة الهوى عليهم في حكم من ليس بذي عقل، وإنكم إن طمعتم منهم في أن ينظروا ويتذكروا كنتم كمن طمع في ذلك من غير أولي

ومن البين أنه لم يعرقه، أو يبين صلت بالكناية، وإن جاءا مقرونين في أكثر من موضع في ادلائل الإعجازة، وتدل الشواهد التي ضربها له وكافة تعقيباته عليها على أنه سبر أغواره، وعلم الغرض من اللجوء إليه بدل التصريح، ومن أمثلته في ذلك قول الله تعالى، وقد جاء ضمن مباحث الماء: ﴿إِنَّهَ أَنْتَ مُدْرِ مَن يَخْدَاهَا ٤٠٠ ﴿ [النازعات]، وقوله عز اسمه ﴿ ... إِنَّمَا تُعَدِّرُ اللهِ يَعْدُونَ رَبَّهُم بِالْقَبِ ... ١٠٠٠ ﴾ [فاطر]، وقول الشاعر: أنا لم أرزق محبتها إلى إنحالهبد ما رُزقا(3)

<sup>(1)</sup> دلائل الإعجاز، ص 331.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 272. (2) المصدر السابق، ص 272.

<sup>(3)</sup> وفيه ما يسمى في مذهب البديع بردّ أعجاز الكلام على ما تقدمها في ارزقاه والم أرزق».

قال في شرحه: «الغرض أن يُفهمك من طريق التعريض أنه قد صار بنصح نفسه، ويعلم أنه ينبغي له أن يقطع الطعم من وصلها ويياس من أن يكون منها إسعاف (1). فقد صار التعريض عندئذ ظاهرة أسلوبية لافتة للنظر قلما تفطن إليها العلماء ودلوا عليها في آي الذكر الحكيم، خاصة وقد أتى صقرونًا به «إنما»، وفي ذلك يقول الجرجاني: «ثم إن المعجب في أن هذا التعريض الذي ذكرت لك لا يحسصل من دون «إنما» فلو قلت: يتذكر أولو الألباب لم يدل عليه في الآية... والسبب في ذلك أن هذا التعريض إنما وقع بأن كان من شان «إنما» أن تُضمن الكلام معنى النفي من بعد الإثبات والتصريح بامتناع التذكر عمن لا يعقل...»(2). فالمسألة – أعني التعريض بإثبات إنما-لها خلفياتها اللغوية، وأبعادها الأسلوبية التي نقف عليها في آي الذكر الحكيم وكلام العرب.

عرض الجرجاني للكناية والتعريض في مؤلفيه «أسرار البلاخة» و«دلائل الإعجاز»، وكان حديثه في أحدهما مكملاً للآخر، ويحثه بعيداً عن التقليد نازعًا فيه إلى التجديد، أعانه في ذلك إلمامه الكبير بترات البلاغيين قبله وحسن اطلاعه على التراث العربي قديمه ومحدثه. وقد تفتقت عبقريته وظهرت فطنته أكثر فيما أتى به من تسعريف الكناية، وضرب الأمثال لها وتمليلها تمليلاً اعتمد فيه على ذوقه الناقد.

ومهما وُجَّه له من مآخل كعدم تفريقه بين الكناية والتعريض والتلويح والرمز والإشارة (3)، أو «عدم تبويها ودراستها دراسة منهجية في مكان واحد تمكن الباحث أن يضع يده عليها بسهولة (4)، ومهما وُجَّه له من ذلك فإن طبيعة الدراسة وما امتازت به من حمق وتحليل ومنهجية تنطلق من العام إلى الخاص، كل ذلك شغله عن الإلمام بموضوعه، عما أدى به إلى الاتصراف عن الجزئيات الهيئة إلى مناقشة أهم الأفكار.

يعتبر كتاب «كنايات الأدباء وإشارات البلغاء»، وهو للقاضي أبي العباس أحمد بن محمد الجرجاني الثقي (ت 482 هـ) من الكتب التي استقلت بفن الكناية، وقد تورعت مادته على أربعة وعشرين بابًا بحيث يقوم الباب مقام الفصل. ويبدو أن عمل المؤلّف فيه ينحصر في الاختيار والتصنيف والتعليق على بعض الكنايات تعليقًا اعتمد فيه على ذوقه الأدبي، وهو عادةً ما يوجّه نقده لبعض الأدباء معترضًا عليهم في إجراء

<sup>(1)</sup> دلائل الإعجاز، ص 272

<sup>(2)</sup> دلائل الإصبار، ص 273.

<sup>(3)</sup> مصطلحات بياتية، ص 169.

<sup>(4)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 18.

الكناية، كان يرجَّع مثلاً أن مصناها يُفهم على الظاهر، لا على سبيل المعنى البعيد. والكتاب شبيه بكتاب الثعالبي «الكناية والتعريض» في طريقة عرضه للمادة والتعقيب عليها، وفي التنبيه على ما أسماه بكنايات العامة، وأيضًا في هذا الآنجاه الأدبي الإباحي الذي تصوره الكنايات، فيكشف عن مظاهر الشذوذ الجنسي كالغزل بالمذكر وهو من الأغراض التي تأثر بها أدبنا العربي بالأدب الفارسي، كما سلفت الإشارة إلى ذلك في موضع من هذه الرسالة، لا بل تعدى ذلك إلى الغزل بالغلمان، ومحارسة الجنس وعدم الرغبة في الآنش كما تُظهره بعض الكنايات، وهبو إلى جانب ذلك مصرض لكنايات القرآن، والاحاديث النبوية الشريفة، وكلام العرب.

بدأ القاضي أبو السعباس الجرجاني كتابه بإبانة فضل العربية على اللغات كلها بما تفردت به أساليبها من سلامسة وعلاربة، ومن حسقيقة ومجاز، وبسط وإيجاز، وبما امتازت به من اللمحة، واستغنت فيه بالإشارة والكناية عن التصريح، وبالاستعارة عن الحقيقة. وتبيان منزلة العربية يلتقي فيه مع موقف بعض علمائها، وقد نظروا إليها على أنها أفضل وأشرف اللغات على الإطلاق. ومن المعلوم أنه جعل ذلك توطئة لموضوع الكتاب معتبرا الكناية إحدى أسرار وخصائص العربية جاعلا إياها ترادف الإشارة كما يبدو من العنوان.

أبان القاضي أبو العباس عن دواعي تأليف الكتاب، فقال: "ولم أول في العنفوان، وإلى حيث انتهى العمر والزمان، مشغوفًا بكنايات الأدباء، مفتونًا بإنسارات البلغاء، وأعلى ضوالها، وأضم شواردها، وأقيد أوابدها، وأنظم فرائدها، حتى عثرت على الجم من الكنايات الفائقة والإنسارات الرائقة ... الله وبذلك فإن تعلقه بفن الكنايات هو الله الحقيقي وراء تأليفه للكتاب الذي يظهر أنه حكم فيه ذوقه في اختيار ما اختاره من مماذج الكناية. ولا يلبث أن يكشف عن قيمة كتابه، فيدعي أنه لم يُسبق فيه إلى تأليفه، وبل إنه من التصانيف مبتكر ومخترع، وطريقة لم أسبق إليها ولم أواحم من قبل عليها، وهي عذراه بكر، لم يفترعها فكرا (2). وهذا على الرغم من أن الثمالي قد سبقه إلى تأليف كتاب الكناية والتعريض، وقد قال هو الآخر إنه لم يُسبق إليه (3). وتعود القيمة

<sup>(1)</sup> كتايات الأدباء وإشارات البلغاء، مقدمة المؤلف، ص 3.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، مقدمة المؤلف، ص 3.

<sup>(3)</sup> قال الثمالي: (وأراني لم أسبق إلى تأليف مثله وترصيف شبهه، وترصيع عقده من كتباب الله تعالى؛ الكناية والتعريض، ص 4.

الحقيقية للكتاب إلى ما ذكره القاضي أبو العباس الجرجاني وأجمله في: «التحرد عن ذكر الفواحش بالكنايات اللطيفة، وترك اللفظ المتطير من ذكره إلى ما هو أجمل منه، والكناية عن الصناعة الحسيسة، والقصد إلى الذم بلفظ ظاهره المدح وباطنه الذم، والنوسع في اللغات والتفنن في العبارات<sup>(1)</sup>. ولعل هذه الفوائد هي التي بحشها البلاغيون المتأخرون تحت ما أسموه ببلاغة التعبير الكنائي، وهو فرع من الفروع التي تقوم عليها دراسة الصورة الكنائية، فتبرز فيه قيمتها التعبيرية، ودورها في تجسيم المعاني من طريق الإيجاز والرمز والإشارة.

يرى القاضي أبو العباس الجرجاني أن الأصل في الكناية اعبارة الإنسان عن الأفعال التي تُستر عن العبون عادة من نحو قضاء الحاجة والجماع بالفاظ تدل عليها غير موضوعة، كلها تنزلها في إيرادها على جهتها. . . فالكناية عنها حرر لماينها! . . قال تمالى: ﴿ . . وَلَكِن لا تُواعِدُوهُنْ سُراً . . ﴿ ﴾ [البقرة]، فكنى عن الجماع بالسر؛ لانه يكون بين الآدمين على السر غالبًا، وما عدا الآدمين لا يُسرُه إلا الغراب . . ، (2)، بعيث يغلب عليها المعنى العام، وهو ما لا يحسن التفوه به أو القيام بعمله، وإن كان بعيث يغلب عليها المعنى العام، وهو ما لا يحسن التفوه به أو القيام بعمله، وإن كان بعيث أخر من المعلماء سلكها ضمن أنواع الاستمارة (3)، وجعلها شعبة من شعب المجاز، ودليلاً على صفة البلاغة (4). وقد أبان القاضي أبو العباس الجرجاني في مواضع من خطبة الكتاب في شل الستر على التصريح، وما لحق ببعض الشعراء من إدراء؛ لكونهم جاهروا في الموضع الذي يجب فيه التصريح، ومنهم والبة بن الحباب:

<sup>(1)</sup> المنتخب من كتابات الأدباء وإشارات البلغاء، مقدمة المؤلف، ص 3، 4.

<sup>(2)</sup> المنتخب من كنايات الأهباء وإشارات البلغاء، ص 4.

<sup>(3)</sup> إن المتمارب الذي يحصل حادة بين مصطلح الكناية والاستمارة لدى بعض حلماء البلاغة العرب بوجد نظير له في البلاغة الفرنسية على سبيل المثال، وقبد عرض «ميشال لوخوارن» لتلك الفكرة من خلال وظيفة الكناية والاستمارة في الخطاب الأدبي مع التذكير أن مصطلح METONYMIE قد قابلته بالمصطلح العربي الكناية، وليس المجاز المرسل، يقول ميشال لوخوارن:

La rareté des travaux portant sur l'analyse stylistique des métonymies surprend surtout si on l'a comparé à la floraison des monographies consacrées à la métaphore. L'écart produit par la métonymie est moins immédiatement perceptible que celui de la métaphore Michel le Guern sémantique de la métaphore et de la métonymie . Librairie Larousse , France , 1973 , p.104.

<sup>(4)</sup> وهو أبو منصور الثماليي، قال: فرعا يتصل بالاستمارة أيفسًا التمثيل والكتابة؛ لاشتراك الثلاثة في كونها مجازا، وفي كونها كالقرع للتشبيه الذي هو حقيهة بلا خلاف بين علماء الميانا، فلذلك ألحقها بهاه. فروضة الميلافة»، ص 44، وقال في موضع تال: فوأما الكتابة فهي التمبير عن المعنى ببعض لوازمه المصدر السابق، ص 44.

# اوقل لساقینا علی خلوة انن کنا راسک من راسیا و نم علی وجهك لی ساعة ان امراد انكح جُلاسیا(1)

وهي نزعة إباحية تُذكرنا ببشار بن برد ويأبي نواس، وكان والبة مصاحبًا له، وهما عُلمان من أعلام الادب العربي في العصر العباسي ورائدان من رواد التيار الإباحي الذي اردهر بفعل مــا أصاب حياة العرب من طابــع التمدن، ومن انغماس فــي ملذات الحياة العباسية.

عرض القاضي أبو العباس الجرحاني في الباب الأول - وهو باب الكنابات الواردة في القرآن - لامثلة عديدة نورد بعضًا منها، من ذلك «قال الله تعالى في صفة المسيح عليه السلام فوما الفسيح أبن مربم إلا رسول قد خلت من قله الرسل فالله صبيعة كانا يأكان الطفام ... ( المائدة المسيح المائدة المسيح المائدة المسيح المائدة والمسول؛ لانهما بسبب منه؛ إذ لا بد للأكل منهما ... ( المناف إلى تفسيس المفسرين لفظ «البول» لكونه من الفضلات، كما نراه يسترسل في تخريج الكناية وأنها تجري مجرى كلام العرب. وقال المفشري معقبًا على تلك الآية: «لان من احتاج إلى الاختلاء بالطمام وما يتبعه من الهضم والنفض لم يكن إلا جسمًا مركبًا من عظم ولحم وحروق وأعصاب وأخلاط وأمزجة مع شهوة وقدرم وغير ذلك عا يدل على أنه مصنوع مؤلف مدير كفيره من وأمزجة مع شهوة وقدرم وغير ذلك عا يدل على أنه مصنوع مؤلف مدير كفيره من الشر العادين، سواء في تكوينهما الجسماني أو وظائف أعضائهما، وبالتالي فيما تفرزه المشر العادين، سواء في تكوينهما الجسماني أو وظائف أعضائهما، وبالتالي فيما تفرزه تلك الأعضاء عا لا يحسن ذكوه، وقد كشى القرآن عن ذلك فأجاد وأحسن وجمل الكناية عنه مئة تُنبع ونهجًا يُسلك.

النساء] فكنى عمالى: ﴿ ... أَوْ لاَمَسْمُ البِّسَاءُ فَلَمْ تَجِدُوا مَاهُ فَيَهَمُّوا ... ﴿ إِلَاسَاء] فكنى بالملامسة عن الجماع ا إذ لا يخلو منها غالبًا، وفي ذلك روي عن ابن عباس أنه قال: إن الله حَبِيٌ كريم يعفسو ويكنى بالملامسة، وكللك الغائط كنى به عن السنجو، وهو اسم المكان المنغفض من الارض. . . اله على المقاضي أبا العبساس الجرجاني يتبع في

<sup>(1)</sup> كتابات الأدباء وإشارات البلغاء، مسقدة المؤلف، ص 4. أدن: دنا منه وإليه، وله – دنو/ ودناوة: قرب فهو دان.

<sup>(2)</sup> كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 6.

<sup>(3)</sup> الكشاف 2، 41.

<sup>(4)</sup> المنتخب من كنايات الأدباه وإشارات البلغاه، ص 6.

هذه الكتايات ما ذكره العلماء قبله، وليس له إلا فضل التبويب والتصنيف. وقد كنى رسول الله على أيضا، ومن أقواله: (من كشف قناع امرأة وجب لهما المهراء، فكنى عن المدخول بكشف المتناع؛ لأنه يكشف في تلك الحالة ضالبًا، والعرب تقول في عفة الإنسان: (مما وضعت مومسة عنده قناعًاه (1). وفي العبارة الاخيرة ما يدلُّ على ان الكنايات إنما تجري على أساليب العرب في الخطاب والتحاور، وقد يكون حملُها على ذلك مزيلًا لما يبدو فيها من لبس أو خموض.

وأما الكناية عن النساه (2) فتكون باللباس وبالريحان، وبسالحرث، وبالقسوارير، وبالسرحة. ويكل ذلك تكلمت العرب، ومن أمثلة الكناية باللباس قسول ابن عرفة الجمدى:

إذا ما الضجيع ثنى مطفه تُثنتُ وكانت عليه لباسا<sup>(3)</sup>
وبالحرث كما في الآية، وكما في قوله:
إذا أكل الجراد حُروث قوم فحرثي هَمَّهُ أكلُ الجراد<sup>(4)</sup>
وقوله ﷺ: «يا أغشة، رفقًا بالقواريرة.

والكناية بالريحان، قول ابن قيس الرقيات:

لا أشم الربحان إلا بعيني (5)

وأما الكنابة بالسرحة فقول حميد بن ثور:

أي الله إلا أن سسرحة سالك على كل أفسنان العضاء تروق فيا طيسب ريّاها وبرد ظلالها إذا حان من حامي النهار وديق وهل أنا إن صللت نفسي بسرحة من السرح مسدود على طريق (6)

(3) وليس ذلك فسقط، فإن لهم عن المرأة كنايات لا حسصر لهـا؛ منها: الجسأنر، والطباء، والسها، والبسقر، والشموس، والطلة، والحليلة. راجع الكتابة والتعريض، ص 12، 13.

(4) البيت من إنشساد محمد بن يزيمد المبرَّد اللغوي، كمسا روي في اللسان في مادة حسوث، نقلاً هن الكتابة والتعريض، الحاشية عن 09.

(5) في الكتابة عن المرأة دليل على صغر سنها وحداثها، ونما يؤيد ذلك سا قاله التعالبي: (وكثيرًا ما يكني أبن العميد، والصابح، والصابح، وعبد العزيز بن يوسف ـ وهم بلغاء العصر وأضراد الدعر ـ عن الصفيرة بالريحانة. . . ) الكتابة والتعريض، ص 17.

(6) عقد التعالمي باباً في كتابه الكناية والتعريض للكناية عن النساء والحرم، وذكر أمثلة ما تكني به العرب في هذا الشأن، وتكاد كنايات تكون هي كنايات القساضي أبي العباس الجرجانسي مع فارق طفيف، راجع في ذلك الكناية والتعريض، ص 8 رما بعدها، والإبيات بديوان حميد بن ثور، ص 40، 41.

<sup>(1)</sup> للتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 6.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 7.

وهو في هذه الأمشلة والشواهد يسيسر على درب غيسره من المؤلفين؛ إذ لم يزد على تلك الشواهد شيئًا.

ومعلوم أن العرب تلجأ للكناية عن المرأة بعدم التصريح باسمها إيثاراً لسترها، وكانت تلك عادةً غالبة عليهم ومترسخة فيهم حتى لهجت بها السنة شعرائهم. ورغم أن هذا الباب جمع عدة كنايات مختلفة إلا أنها تتصل جميعاً بمعاني القرآن الكريم؛ من ذلك قولهم في الآية الكريمة: ﴿ ... ولا يألين بهان يقترينه بين أيديهن والرجهين ... ﴿ ﴾ [المستحنة]، كناية عن الزناه (1)، أو الكناية عن النميسمة بحسمل الحطب، وعن الموت باليقين كما في قوله تعالى: ﴿ وَاعَدْ رُبُك حَنْ يُأْتِكُ اللَّهِينُ ﴿ ﴾ [المدتر] في الحجر]، أو الكناية عن التلب بالثياب كمقوله تعالى: ﴿ وَابَالكَ فَفَهُرُ ﴿ ﴾ [المدتر] (2)، وهو ما يكشف عن أثر القرآن الكريم في المتكلمين باللسان العربي الذين اقتبسوا كثيراً من مستوياته البلاغية ومنها الاسلوب الكنائي، حتى تحولًا إلى مدونة يعود إليها الناس كلما أرادوا اقتباس شئ معانيها.

ولا يفتأ القاضي أبو العباس الجرجاني يُدلي برأيه في تخريج بعض الكنايات بالمخالفة أو الموافقة؛ كمقوله: «وأما قولهم نقي الجيب»، فليس من هذا، وإنما هو الجيب المعروف، وخُصَّ بذلك لانه أول ما يدنس من الثياب، هذا ما حكاه ثعلب» (33. وقد يكون منشأ الوهم في هذا الموضع راجعًا إلى دقة خفاء المعنى الكنائي، مما يجعل ترجيع المعنى الثاني، هو الغالب في الكناية، ولكن فطنة القاضي أبي العباس رجَّحت المعنى الأول، واستبعدت الثاني.

وأما الباب السناني -وهو في الكناية عن الزنا ومـا يتملق به من الدعـوة في النسب وغيرها - فأورد القاضي أبو العباس كنايات عديدة من مثل: «تقول العرب فلانة لا تردُّ يد لامس» كناية عن الزائية المطاوعة... وقال القاضي أبو العباس:

لم أسمع في الكناية أبلغ من قول ابن ميادة:

وما نلتُ منها محرماً خير أنني أقبل بسناما من الشغر افلجا والنسم فاها تارة بعد نسارة وأترك حاجات النفوس تحرجاه (4)

كنى عن الزنا بحاجات النفوس، وقد استـحسن القاضي أبو العباس هذه الكناية؛ لما فيها من تعبير عن المقصود، معتبرًا إياها دليلًا على البلاغة.

<sup>(1)</sup> المنتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 8.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 8.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 8.

<sup>(4)</sup> المنتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 9، 11. الثم: لثم لهم المرأة لثمًا: قبُّله.

ويت على بهذه الكنايات قدولهم في الكناية عن الزنا: «ابن عسجل»، و«ابن الطريق»، وأمل المدينة يكنون عن اللقسيط «بالفرخ»، وعن السدّعيّ بقدولهم: «هو عسربي من قواريره أداً. ويمكن عدَّ هذه الكنايات من الأمور التي تُعبَّر عن واقع اجتماعي يتميز بالمتناقضات والصراع بين الخير والشر إبان فترات تاريخية من حياة المجتمع العربي.

وأما الباب الثالث -وهو في الكناية عن الجماع وعن قوة الآلة وضعفها - فأورد فيه كنايات من مثل: «تقـول العرب في الكناية عن دخول الإنسان بأهله: «بنى فلان على أهله»، وأصله: أن كل من أراد الزفاف بنى عليها قُبة... ا<sup>(2)</sup>. وهي كناية تحيلنا على بعض العادات الاجتماعية التي كانت سائلة في المجتمع العربي قبل الإسلام. مما يجعل هذا البعد الاجتماعي له اعتبار مهم في دلالة الكنايات.

ونجد في هذا الباب كنايات أهل الأمسار مثلما وجدناها في كتباب الثعالمي «الكناية والتسعريض»، ومنها أن أهل بغداد يقولون: فكلم فلان روجته ا كناية عن الدخول بها... ويقولون: في الكناية عن الفعل بالمرأة: اليحرك سريرها»... (3). وهي كنايات لا تقل في دلالتها عن كنايات البلغاء الا تقل في دلالتها عن كنايات البلغاء الأنها ترمز إلى المقصود وتدل عليه دلالة صائبة إلى حد بعيد. وقد يكنى عن الفعل برفع كراعها، وأشال شراعها، وألحق قرطها بخلخالها... (4). وهي مواقف يتعذر التعبير عنها صراحة ولذلك كثرت أمثال هذه الكنايات، التي تنفاوت فيما بينها جودة واستحسانًا.

ويكنى عن صفات المفعول به من البكارة والثيوبة والضيق والسمة - كما في الباب المرابع- ببعض الكنايات من مثل:

قريقولون: باتست فلانة بليلة حرة في الليلة التي تُزَفَّ فيسها فلسم يقلد على افتضاضها... وتسمى الليلة التي تُفترع فيها البكر: ليلة شبباء، ومعنى ذلك أنها شابت وقربت فلا تمتنع (50). ولا شك أن العلم بهله الكنايات من شأنه أن يعين على فهم بعض منها، وخاصة هذا الذي لهج به الشعراء وغلب عليه الغموض، وهو الذي يصور علاقة الرجل بالمرأة وما يحدث بينهما من فعل يتعلر التصريح به.

<sup>(1)</sup> المتخب من كتايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 13، 14.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 16.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 17، 18.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 17 .

<sup>(5)</sup> المتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 22، 23.

عرض القاضي أبو العباس الجرجاني في الباب الخامس إلى الكناية عن إتبان المرأة في الموضع المكروه، وهو من المظاهر الجنسية الشاذة التي انتشرت في المجتمع العربي-على ما يبدو وتفاقمت - كلما ابتلوا بضعف العقيدة، كما نقف على ذلك من قولهم: افلان ياخذ الجار بالجاره كناية عمن ياخذ اصرأته في غير موضع الحرث...، قال بعض أهل اللغة: الجار اسم للفرج، والعامة تكني اللغة: الجار اسم للفرج، والعامة تكني عن ذلك بقولهم: المصحة، وافلان يقلب عن ذلك بقولهم: المحسر بالكناية عن هذه الأفسال تبرره الرقابة الاخلاقية التي يفرضها المجتمع على أفراده الذين يجب أن يتحلّوا باخلاقه، وإلا عدّواً متصودين على قوانينه المرج بسنها.

وتجد في الباب السادس- وهو في الكناية عن الإجارة واللواط- عدة كنايات تدل على الفعل الشنيع الذي هو سلوك جنسي شاذ فيه مخالفة لما أتت به العقائد والأديان والمواضعات الاجتماعية، اللهم إلا بعض معتقدات الفسرس من مثل أتباع «المانويية»؛ لأن اللواط عند بعض أصحاب ماني حلال(2)؛ ومن أمثلة كنايات هذا الباب: «فلان يصلي بظاهر المحراب»...ويقولون فيمن يؤثر الصبيان: «يزور البيت من خلفه»؛ قال الشاع:

قد أمر الله فلا تعصه أن لا يُزار البيت من خلفه (3) وأنشد المبرَّد في كتاب •الروضة ، لخلف الاحمر يهجو رجلاً باللواط: أتترك في الحسلال مشق صاد وتأتي في الحسرام مدار ميم ا وتعلو في جبال الحزن ظلماً فبشس تجارة الرجل الحكيم (4)

وهي كنايات تبطن نوعًا من النقـد الاخلاقي الموجه لمن يمارسون الفـُعل الشاذ المخل بالحياء صـى أن يقلعوا عن ذلك الفعل الشنيع .

<sup>(1)</sup> المتخب من كنايات الأهباء وإشارات البلغاء، ص 25، 27

<sup>(2)</sup> قال احمد أمين: •من أنسهر المذاهب الدينة التي كثر أتباعهـا المانوية، وقد وكد ماني مؤسسها، حسبما يقول البيروني في كتسابه •الآثار الباقية»... سنة 215 أو 216 م، وعاش مذهبه - برغم ما لتي من اضطهاد - إلى القرن السابع الهجري والثالث عشر المسلادي، وكان له أثباع كثيرون في آسيا وفي أوروبا، وكان له أثر كير في الأراد المدينية». فجر الإسلام، ص 104.

<sup>(3)</sup> كنى عن الموضع المحرم بالباب الحلفي للبيت.

 <sup>(4)</sup> المتنخب من كتابات الأهباء وإشارات البلغاء، ص 28، 29، 31. وفي كتاب «الكتابة والتعريض»، ص
 73: «فلان يكتب في الظهور، وفلان يحب الميم، ويبغض الصاد».

وكنايات هذا الباب شبيهة بما ورد في الباب السابع، وهو في الكناية عن التفخيذ والجلد والسحق، مثلما كنوا عن التفخيذ ابفلان يصطاد من الشطه، قال أبو نواس: لا أركب البحر ولكنني أطلب رزق الله في الساحل

وقول امرأة لاخرى: •سا أطيب القشاءا» تعني به المتساّع، فقسالت: •لولا أنه ينفخ البطن» تعني الحمل<sup>(1)</sup>. ومعلوم أن الجسامع بين هذه الكنايات هو تعبيرهسا عن مواقف يشتد فيسها الحرج؛ لأن التصريح فيسها بعد بمثابة خدش للحيساء، وخروج عما يجب أن يتحلى به الفرد من آداب عامة.

وفي الباب الثامن يورد القاضي أبو العباس الجرجاني كنايات هن البغاء والأبنة، ومن أمثلتها: «كان ابن عائشة يكني عمن به الماء بالغراب؛ لأنه يواري سوأة أعيه<sup>(2)</sup>.

ومن اللافت أن هذا الأدب الإباحي ظلَّ يصارع التيار المحافظ صراع بقاه، حتى أمكن له الاستمرار ضمن أعصر الادب العربي، وكان الذين يقفون وراهه يرون أأن ليس على الشاعر من حرج في أن يعبر عن إحساساته، وما يعتلج في صدره، أو يجول في نفسه، سواه أوافق الحلق أم خالفه، أقرَّه الدين أم لم يقره، فالشاعر حُرُّ فيما يقول، وعلى سامعه أو قارئه أن يُحكم حقله فيما يُقبل من آرائه أو يُرفض، وليس ثمة قيود يقيد بها الشاعر ما دام يعبر عما يحس<sup>(3)</sup>، باعتبار أن الأدب الإباحي، ومنه ما عبر عنه بالكنايات، يصورً أضعالاً مخلة بالحياه، أو يُشهر بأشخاص ينبلهم المجتمع، وإن كان ذلك بأسلوب رمزي يغلب عليه الحفاه والستر.

وفي الباب التاسع ترد الكنايات عن قلة غيرة الازواج، من ذلك مــا تكني به العامة قولهم: «هو الحائط القصير» يكنون به عن القرنان، ويكنى عنه بالاثل أيضًا... ويكنى عن الكشحان بقولهم: «فلان لا يمنع الماهون» إشارة إلى قول القائل:

قالوا يحب ولا يُغار، فقلت لا يمنسع المامون مندي من مقل إن مسه دنسُ الإجارة مرة فالماء يفسل ذاك منه إذا اختسل (4)

<sup>(1)</sup> المنتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 33، 35.

<sup>(2)</sup> المنتخب من كتايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 35.

<sup>(3)</sup> أحمد أحمد بدوي، أسس النقد الأدبي عند العرب، ص 400.

<sup>(4)</sup> للتخب من كتايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 39، 40. الإثل: أثل - أثولاً: تأصل وقدم، والاثل: شجر من الفصيلة الطرفاوية، طويل، مستطيم، يعمر، جيد الخشب، كثير الأضصان متعقدها، دفيق الورق، واحدثه أثلة. الكاشحان.

فعدمُ غيرة الزوج على أهله من الآفات التي يبستلى بها بعض الناس، وهي صفة غير مستحبة، بحسيث يُعيَّر بهما الاشخاص إذا اتصفىوا بها، بل إنهم ليشمار إليهم بالبنان، ويُفرَدون مثلما يفرد الاجرب أو الابرص.

وأما الكناية عن القـوادة - وقد وردت في الباب العـاشر - فتكون بالمصلح، وربما قالوا المصلح بين العشائر؛ قال الجماز البصري:

ظلم الناس بكبر ورمسوه بالكبائسر ما له ذنب سوي إصلاحه بين العشائر(1)

وتقول العرب: أقْوَد من الظُّلمة، وأقود من بساط مظلم...(<sup>2)</sup>.

فالكناية وقعت هنا عن صفة منبوذة؛ وهو ما يدُّل على أنها قد تكون عن الصفات المستحبة وغير المستحبة، وهي من فوائد التعبير الكنائي، ووجه بلاغته في تأدية المعاني.

وأما الكناية عن الحدث وغيره - وهي كنايات الباب الحادي عشر - فمنها فيقال لشارب الدواء المسهل: كم لبست نعلك، وكم أحد برقك، وكم سخَّتُ سُحُبُك، وكم تخطيت إلى باب الكرامة؟

ويقولون في الكناية عن الحيض: «احتشمت المرأة»، والاحتشام:الانقباض؛ فكنوا عنها بالمحتشمة لانقباضها... ويقولون عن الفسرطة إذا فلتت: شردت ناقته...، (<sup>(3)</sup>)، وهي كنايات تفرضها الآداب العامة التي تلزم التمحلي بها مخافة أن تشيع الرذائل في أوساط الاجتماع، وهذا على الرغم من أن بعضها لا إرادي لا دخل لمشيئة الإنسان فيه.

وتجد في الباب التالي، وهو الثاني هشر - باب أنواع من الكنايات لائقة بما تقدم من الأبواب - كنايات شبيهة بكنايات الباب السابق، مثل كناية العامة عن جارية الإنسان بقلنسوة نومه، وكناية القحاب عن شهر رمضان بشهر الكساد<sup>(4)</sup>. وهو لون يدل على أن أصحاب الخطاب اللساني إنما هم من عوام الناس وهم الدهماء، بحيث إن كناياتهم أمرب إلى اللهجات التي يتحاور بها أهل الأمصار.

 <sup>(1)</sup> وهي كناية تقـرب من تلك التي وردت بكتاب «الكناية والتــعريض»، ص 114. • فإذا كان قــوادا قالوا:
 وفلان يجمع شمل الأحباب»، وففلان ثاني الحبيب»، وقد يكني به أيضاً عن الرقيب».

<sup>(2)</sup> المنتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 41، 43.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 44.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 47.

وفي الباب الثالث عشر: كنايات عن الألفاظ المتطبَّر بها لغيرها. ومن أمثلتها: «لحق فلان باللطيف الحبير» يكنون به عن الموت، ويكنون عن الموت «بهادم اللذات»، قال النبي على الكثروا من ذكر هادم اللذات»، كما يكنون عن القتل بقولهم: «ركب فلان الأغر الأشقىر»، إذا قُتُل... كما تكني العرب عن البسرص بالوضّع، وبه سُمَّي جذيمة الوضاح، وكان أبرص، وكنوا عنه بالابرش(1).

وقال الجاحظ: «الوضح: وضع الصبح، يقال: أبين من وضع الصبح، والوضع من الدرهم، والوضح: اللبن، قالوا: جيد الوضح، والوضح كناية عن البياض، والبياض، كناية عن البرص، وأوضاح الخيل: ما فيها من البياض، وحلي الفضة تسمى أوضاح (2).

والعرب تكنى عن البرص، لكونها لا تُسر بذكره، وإنما تفزع منه خوفًا وخشيةً.

وفي الباب الرابع عشر كنايات في التخلص من الكذب بالتورية عنه، والظاهر أن منه ما هو داخل في أنواع الكناية، وهو التعريض، والدليل على ذلك قول النبي على: ﴿إن في المعاريض لمنسدوحة عن الكذب و والماريض في الكلام يسبب بعسفُه بعضًا، يقال عرض بالكلام إذا لم يفصح به (3). ويظهر أن اعتبار التعريض نوعًا من الكناية من الامور الخلافية، تفصيل ذلك أن الكناية العرضية غير التعريض وإن سميت به، فالكناية العرضية هي التي يكون الموصوف فيها غير مذكور، والتعريض إمالة الكلام إلى عرض يدل على المقصود؛ تقول: عرضت لفلان وبه، إذا قلت قولاً لغيره وأنت تعنيه؛ ولهذا لا يختص التعريض بالكناية، بل يأتي أيفسًا في الحقيقة والمجاز، ودلالته غير لفظية، بخلاف دلالة الثلاثة (4).

ومن أمشلته التي ساقها: ما رُوي عن على رضي الله عنه أنه قال: (إن الله قـتل عـمان وأنا معـه) وأراد؛ وسيقتلني مـعه، وإنما أراد بذلك تسكين الفـتنة. وقولهم: إن قومًا ادَّعـوا على رجل خطب منهم فسألوه عن صناعته، فقال: أبيع الدواب، ثم تبين فيما بعد أنه يبيع السنانير (5).

وهذا المثال الأخير شبيه بكنايات الباب الخامس هشر في الكناية عن الصنعة الخسيسة بذكر بعض منافعها، والاحتجاج للقبائع بالفاظ تحسنها، وهي كقولهم: دخلت دلالة إلى

<sup>(1)</sup> المتتخب من كنايات الأدباء وإشارت البلغاء، ص 48، 49، 51، 53.

<sup>(2)</sup> البرصان والعرجان والعميان والحولان، ص 66.

<sup>(3)</sup> المتخب من كتابات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 54.

<sup>(4)</sup> بنية الإيضاح لتلخيص المنتاح 3، 162.

<sup>(5)</sup> المتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 54، 55

قوم تخطب إليهم فقالوا: ما صناعته؟ قالت: يكتب بقلم حديد، ويختم بالزجاج، فعلموا أنه حجَّام، وقبل لحائك: ما صناعتك؟ قال: زينة الأحياء وكسوة الموتى. وسُئل الشعبي عن رجل، فقال: إنه لنافذ السطعنة ركين العقدة فإذا هو خياط(1). وهي تعابير فيها توسع في التسمية، وستر"، الغرض منهما الرفع من شأن الأشخاص، والتنزه عن التصريح بحقيقة أمرهم حتى لا تظهر رقة حالهم.

وخص القاضي أبو العباس الجرجاني الباب السادس هشر لوصف الأشياء بغير صفتها بقوة العبارة وقلب المعاني عن صيغتها بالتمكن من البلاغة. بما يفهم منه نفي الصفة عن الأشياء، وليس إثباتها؛ من ذلك ذمهم للقمر، افقال العلماء: في ذمه نثرًا. منها: أنه يهمدم العمر، ويقرب الأجل، ويوجب أجرة المنزل، ويُحِلَّ الدين، ويُلزِم الحراج، ويشحب الألوان، ويقرض الكتان، ويفضح العاشق المطارق، ويسخن الماء، ويفسد اللحم، ويشبه البرص (2).

وربما وقع ذم القمر، ولم ترق صدورته في أعين العرب؛ لأن جل نشاطهم إنما يكون آناء النهار، فإذا ما جاء الليل وبان القمر خلدوا إلى الراحة، ولم يعودوا في حاجة إليه؛ ولذلك وصفوه بشتى الاوصاف المذمومة.

واحتوى الباب السابع عشر على تادية الماني إلى المخاطب بما يخفى على الحاضر، ولعله يكون شبيها بالتعريض، وقد أورد فيه القاضي أبو العباس الجرجاني قصة وردت بكتاب الحيوان، للجاحظ، وهي اقصة المهمورة الشياه والخمر، (3). وقد كنت المرأة عن تناقص أيام الشهر وهي ثلاثون يومًا بكونه جاء محافًا كالهلال الناقص، وعن تناقص الكاس بأن سحيمًا (اسم رجل) كان مرثومًا (أى مكسور الأنف)، وهما كتايتان لطيفتان فيهما ابتداع، وتحتاجان لبعض التأمل حتى تتضحا في الذهن.

وفي الباب الشامن عشر - وهو في إيراد الفاظ باطُنها يخالف ظاهرها - بعض من تلك الالفاظ؛ قال القاضي أبو العباس الجرجاني في صدد الحديث عنه: «قد تدل اللفظة

<sup>(1)</sup> المنتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 56، 57

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 58، 60.

<sup>(3)</sup> الحيوان 3، 123. والنص كما جاء في المنتخب هو: احكي أن أصرابياً هوى امراة، فأهدى إليها ثلاثون شأة وزق خصر، فتناول الغلام منها شأة وضرب بعض الشراب، فلما وصل إليها قسالت له: قل له إن الشهر كان عندنا محاقاً، وإن سحيماً كان مرشومًا، فلما أخبره بذلك قال: أخذتض منها شأة وتناولت من الشراب، فأتر بذلك. المنتخب من كنايات الادباء وإشارات البلغاء، ص 63.

على المدح بظاهره وعلى الذم بباطنه، والضد من ذلك، فـيدل على القبـيح في الظاهر وهو غير قبيح عند البيان...،٤(١).

ومعلوم أن إجراء المساني على شاكلة مخالفة الظاهر للبساطن من الأساليب التي تُعدُّ من سنن العرب في كلامها، وقد تزيد منزلتها البلاغية إذا أتت على سبيل الكنايات كما هو شأن المثالين المذكورين سالمًا.

عرض القاضي أبو العباس الجرجاني في الباب التاسع عشر لرموز جارية بين الأدباء ومداعباتهم بمعاريض لا يفطن لها غير البلغاء، ومن أمثلتها: قول العامة في الدعاء المرموز: «لا حاء ولا باء»، يريدون لا حياء الله ولا بياه، ومن ذلك قول عبد الملك، وقيل بل هو معاوية، لعقيل بن أبي طالب: شابت عنفيقتك يا أبا يزيد، قيال: إن الجواري يلثمن فاي، ولا يشممن قفاي؛ يعرض له بالبخر<sup>(3)</sup>. ومن البين أن التعريض حكما يستدل عليه من قول القاضي أبي العباس من الخفاء بحيث لا يتفطن إليه إلا أهل البلاغة؛ ولعله إذن يكون أخفى من الكناية في حد ذاتها باعتبار الأمثلة والشواهد.

ويعقد القاضي أبو العباس الجسرجاني الباب العشريين للمُسَمَّى والمكنى والمبنية من الاسماء، ويورد في ذلك كنى حديدة: كقسولهم: «أبو حباحب» كنية للنار التي لا ينتفع بها مثل النار التي تخرج من حوافر الحيل... ويقال لأول زوج المرأة: «أبو علرها وأبو علرتها»، ويكنون به عن المبتكر للأمور والمخترع لها. ويكنون عن الجوع «بأبي عمرة»، وعن المذب وبأبي جعدة»، والجعدة: الرخلة من أولاد العنز، ويسمى اللذب أباها؛ لأنه يقصدها لضعفها وطيبها. كما يكنى عن الحمار «بأبي زياد»، وعن مكة «بأم القرى»، وعن مرو «بأم خراسان»، وعن الضبع «بأم عامر» (4).

وإنه ليمكن أن نستخلص أن القاضي أبا العباس الجرجاني يعد الكنى نوعًا من الكنايات، وإن كانت محصورة في الأسماء ومبدوءة بأب أو بأم. وقد كانت العرب تستحسن أن تدعى بالكنى بدل الأسماء، بحيث استمر معها ذلك عهوداً طويلة إبان المصور الإسلامية.

<sup>(1)</sup> المتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 67.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 67، 69.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 84، 85.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 85، 86، 87، 88، 90.

واما الباب الواحد والعشرون: ففيه كنايات عن الأطعمة والماكولات، ومنه الكناية عن الخبز بعساصم بن حبة، وبجابر بن حبة، وعن اللحم بتحفة إبراهميم عليه السلام، وعن التمر بخرسة مريم... والخرسة ما تطعمه النفساء عند الولادة، والحرس: بلا هاه طعام الوليمة. والصوفية يكنون عن الخوان بأبي جامع، وعن الفاؤرَج بأبي المضاء، ولا تعدو الكنايات عن الأطعمة إلا توسعًا في ذكر أسمائها ترغيبًا فيها، وزيادة في تعريف السامع بها.

وأما الباب الثاني والعشرون: فهو فيمن تمثل بشعر كناية عن أمر. ومن أمثلته: دخل إسحاق الموصلي على الرشيد، فقال له الرشيد: افتابك كل من في المجلس غيري، فقال إسحاق:

إذا رَضيَتُ عنَّى كرامُ عشيرتي فلا زال غضبانا عليَّ لتامها(١)

وشاور المنصور إسحاق بنّ مسلّم في قتلّ أبي مسلم فأنشده:

تُريدين كيِّما تجمعيني وخالداً وهل يَجمع السيفان ويحك في خمد<sup>(2)</sup>
وقد يدل النمثل بالشعر العربي على القيمة الحقيقية لهذا الفن القولي الذي هو ديوان
العرب، ومبعث اعتزازهم وفخرهم منذ عهود الجاهلية، خاصة وأن الشعر المتمثّل به جاء
بأسلوب كنائي يصور قصد المتكلم بما شأنه أن يزيد في إيضاحه وتبيانه.

واحتوى ألباب الثالث والعشرون على كنايات مختلفة وفنون متفرقة، ومن ذلك قولهم: فلان من قوم موسى إذا كان ملولا إشارة للآية الكريمة... ويقولون: فلان قائد الجمل؛ إذا كان مشهور الأمر مكشوف الحال؛ لأن قائد الجمل لا يخفى لعظمه فشبهوه بذلك. كما يقال للشيخ: قائد العنز؛ لأنه يطأطئ. ويقال للإنسان إذا انتقل من العز إلى الفقر والحاجة قد ركع. ويقال: فلان صصامي لا عظامي: أي شرفه بهمته...، ويقال في الكناية عن النمام: رجاجة؛ لأنه يشف ما تحته، والاقتصاد كناية عن السخل، والاستقصاء كناية عن الجور(3).

ولقد تعددت كنايات هذا السباب حتى كدنا نرجع أن لكل موقف من مواقف الحياة كناية يعبر بها عنه، وأنه ما من معنى صريح إلا وتُقابِله كناية تنوب منابه إذا أراد المتكلم العدول إليها.

ويلاحظ المتأمل لكل هذه الكنايات أن مـرجعيتهــا إما النص القرآني المجيد أو البــيئة العربية.

المشيرة عشيرة الرجل: بنر أبيه الأثريون ولبيلته، وفي التزيل العزيز ﴿ وَالعَرْ عَشِيرَكَ الأَلْبِينَ ﴿ وَإِنَّهُ إِنَّهُ إِنَّهُ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّالِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلُولِيلَّا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِيلُولِيلَّالِمُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّالِيلُولُولِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الل

 <sup>(2)</sup> المستخب من كتابات الأدباء وإشارات البلسفاء، ص 101، 102. الفسعد: غسلاف السيف (ج) غمسود وأغماد.

<sup>(3)</sup> المنتخب من كنايات الأدباء، وإشارات البلغاء، ص 103، 105، 106، 108، 112، 113.

وأما الباب الرابع والعشرون - وهو في الفاظ متخيرة تجري مجرى الكنايات - فقد احتوى على أمثلة من قول رسول الله ﷺ: ﴿إِياكُم وخضراء الدمن، فقيل: وما خضراء الدمن، قال: المرأة الحسناء في منبت السوء، ويقال: عهد فلان عهد الغراب للخائن الغدار. و﴿القي فلان عصاه إذا أقام واستقر، و﴿رماه الله بداء الذئب، في الدعاء عليه بالموت ايضًا؛ لأن الذئب لا يعتل الإ بعتل الموت الموت الفياً؛

ويظهر أن القاضي أبا العباس الجرجاني جمع هذه الكنايات المتفرقة تحت هذا الباب، وهي إذا اجتمعت فإنها في الكناية عن أمور وأشياء مختلفة، كأن تكون عن المرأة الحسناء في منبت السوء، والغاية منها النهي عن الزواج بها، أو عن شيمة الحيانة إذا غلبت على صاحبها، وعن الانتهاء عند غاية ما أو التوقف في آخر المطاف، وعن العلة التي لا يبرأ منها صاحبها ولا أمل في الشفاء منها.

وقد ختم السقاضي أبو العباس الجرجاني كتسابه بكلمة أبان فسيها كسف أنه سلك الاعتدال فيما اختاره من الكنايات تسهيلاً على المريد ولو شاء لاستزاد.

لقد جمع القاضي أبو العباس الجرجاني في كتابه عديداً من الكنايات، وقام بتبويبها وتصنيفها، وكان في بعض الأحيان يشير إلى المصادر التي اعتمدها من مثل إشارته للمبرد في كتاب «الروضة» والجاحظ وغيرهما، وهو وإن كان يدعي أنه لم يُسبق في تأليفه، فإن كتاب الثعالمي «الكناية والتمريض» يظهر لنا أن القاضي اقتبس منه عدة أبواب أو فصول مثل باب الكناية عن المرأة، واللواط، والتفخيذ وغيرهما، كما يظهر اتفاق الكتابين فيما يسمى بكنايات العامة وأهل الأمصار، كما أشرنا إلى ذلك في موضع صابق.

قام محمود بن عمر - وهو جار الله الزمخشري - (ت 538 هـ) بتاليف كـتابه المشهود له في أسبقية تفسير القرآن تفسيرا بيانيا، وهو «الكشاف عن حـقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل»، وقد نحا فيه نحو أهل الاعتزال في مسائل التفسير والتأويل وكشف أوجه إعجاز القرآن الكريم، وأعجب به حتى أهل السنة أيما إعجاب.

عرض الزمخشري في مواضع عديدة من كتابه إلى الكناية والتعريض دالاً عليهما في آي الذكر الحكيم، مستميناً في تحليله بكلام العسرب شعراً ونثراً، وكان تساوله ينزع فيه

<sup>(1)</sup> المتخب من كنايات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 138، 141، 143.

نزعة تطبيقية محضة لكل مباحث البيان العربي، مستعينًا بما توصل إليه العلماء قبله، ونخص بالذكر منهم عبد القاهر الجرجاني الذي يبدو تأثره به وسيره على منواله في أكثر من موضع في الكشاف.

يرى الزمخشري أن الكناية اشعبة من شعب البلاغة ا(1). وهو ما يتوصل إليه بعدة

صور كنائية واردة في النص القرآني، ففي قوله تعالى: ﴿... أُولِيكَ شَرَّ مُكَانًا وَاصَلُ عَن سَوَاءِ السَّبِلِ ﴿ ... أُولِيكَ شَرَّ مُكَانًا ﴾ جعلت الشرارة للمكان، وهي السَّبلِ ﴿ ... وَفِيه مِبالغة ليست في قولك: أولئك شر وأضل لدخوله في باب الكناية التي هي الحت المجار... و(2)؛ ففائدة الكنياية المبالغة التي هي غاية كل كلام مؤثر، وهي أيضًا أخت المجار، ولا بد للإخوة من أصل ينحدرون منه، وينتسبون إليه، وهي هنا البلاغة. وقد تفيد الكناية الإيجاز والاختصار، وهما من الدلائل الدالة على البلاغة، ورفعة منزلة المتكلم، يقول الزمخشري أثناء تعليقه على آية: ﴿ وَإِن لَمْ تَفْقُوا وَلَن تَفْقُوا اللَّواللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَلَى فَاللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ وَاللَّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى ال

ومن الأمور التي كان الزمخشري سبّاقًا إليها تفريقه بين الكناية والتعريض على وجه تفرد به؛ لأنه دهو أول من فرَّق بين الكناية والتعريض، وكانا يستعملان مترادفين عند المتقدمين... (4)؛ قال الزمخشري: وفإن قلت: أي فرق بين الكناية والتعريض؟ قلت: الكناية أن تذكر الشيء بغير لفظه الموضوع له؛ كقولك: طويل النجاد والحمائل: لطويل القامة، وكثير الرماد للمضياف. والتعريض أن تذكر شيئًا تدل به على شيء لم تذكره، كما يقول المحتاج إليه: جئتك لاسلم عليك، ولأنظر إلى وجهك الكريم،

هي الإيجار - على ما يبدو - ولا سبيل إلى تحقيق تلك القيمة التعبيرية اللسانية إلا من

خلال الكنايات.

<sup>(1)</sup> الكشاف 1، 52.

<sup>(2)</sup> الكشاف 2، 36.

<sup>(3)</sup> الكشاف 1، 52.

<sup>(4)</sup> مصطلحات بيانية، ص 169.

ولذلك قالوا: وحسبُك بالتسليم منِّي تقاضيًا، وكمان إمالة الكلام إلى عرض يدل على الغرض ولذك على الغرض ويدل على الغرض ويسمَّى التلويح؛ لأنه يلوح منه ما يريده!(). وهي تفرقة مشفوعة بضرب الامثلة، وفيها لفتة كريمة تدلك على زيادة خفاء التعريض باعتباره تلويحًا، وهو أن تشير إلى المعنى عن بعد، أو هو يظهر لك كذلك.

وقسوله تعالى في سسورة الكهف: ﴿ ... فَأَصَّحَ يُقَلِّ كُفُهُ ... . [الكهف] قال الزمخسري: ١٠.. وتقليب الكفين كناية عسن الندم والتحسسر؛ لأن النادم يقلب كفسيه ظهرا لبطن كما كنى عن ذلك بعض الكف والسقوط في اليده (5).

ويقول الزمخشري- وهو في نفس المعنى - معلقا على قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَمْضُ الطَّالِمُ عَنَىٰ يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَيْتِي الْخَلْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلاً ﴿ ﴿ الْحَدَانَا اللَّهِ عَلَى اللَّهَ ا والسقوط في اليد وأكل البنان وحرق الأسنان والأرم وقرعها كنايات عن الغيظ والحسرة؛ لانها من روادفها، فيذكر الرادفة ويدل بها على المردوف، فيرتفع الكلام بـ في طبقة

<sup>(1)</sup> الكشاف 1، 137.

<sup>(2)</sup> مصطلحات بياتية، ص 169، 170.

<sup>(3)</sup> علم البيان، ص 30

<sup>(4)</sup> الكشاف 1، 186.

<sup>(5)</sup> الكشاف 2، 150.

الفصاحة، ويجـد السامع عنده في نفسه من الروعة والاستحـسان ما لا يجده عند لفظ المكنى عنه:(1).

وقد تقع التكنية عن البطن بالظهر، كقولهم: «أنت عليَّ كظهر أمي... لئلا يذكروا البطن الذي ذِكُره يقارب ذكر الفرج، وإنما جعلوا الكناية عن البطن بالظهر لأنه عمود السطن ا<sup>(2)</sup>.

وجميعها إما كنايات عن صفة أو موصوف، وقد استوفى الزمخشري التمثيل لها من القرآن الكريم، وبيَّن في بعض الاحيان منزلتها في مرتبة الفصاحة.

وأما الكناية عن نسبة: فإن الزمخشري لم يهسمل الإشارة إليها، فبعيد أن ذكر قوله تمالى: ﴿ أَن تَقُولُ نَفُسُ لا حَسْرَتَىٰ عَلَىٰ ما فَرَطْتُ فِي جَبِ اللهِ وَإِن كُنتُ لَمِن السَّاخِرِينَ ﴿ ٢٠٠٠ [الزمر] (3). يعسقب على ذلك بقوله: •والجنب الجانب؛ يقال: أنا في جنب فسلان وجانبه، وناحيته، وفلان لين الجنب والجانب، ثم قالوا: فرطت في جنبه وفي جانبه؛ يريدون في حقه، قال سابق البربري:

### أما تتقين الله في جنب وامق له كبد حرى عليك تقطع

وهذا من باب الكناية؛ لأنك إذا أثبت الأمر في مكان الرجل وحيزه، فقد أثبته فيه؛ ألا ترى إلى قوله:

#### إن السماحة والمروءة والندى في قبة ضربت على ابن الحشرج

ومنه قول الناس: لمكانسك فعلت كذا، يريدون الأجلك، وفي الحسديث: (من الشرك الخفي أن يصلي الرجل لمكان الرجل، وكذلك: فعلت هذا من جهتك).

ومن البين أن الزسخشري يسلتفي مع الجسرجاني في عدة مواضع هامة في السحث الكنائي، بحيث يتضح ذلك جليًّا في اتصال درسهما بالنصوص، وأيضًا في أغلب مباحث علمي البيان والمعاني، «أما الزمخشري فوصلهما دائمًا بآيات القرآن الكريم، مستشهدا من حين إلى آخر بالشعر وكلام العرب...، أ<sup>(5)</sup>. وقد ظل هذا المنهج ساري المفعول طوال عصور البلاغة العربية، ولم يكتب للباحثين أن يضيفوا إليه شيئًا إلا بعد أن تصلوا بالدراسات البلاغية عند الغرب، وهو ما يبرهن على أن ضرب الأمثال بشكل إلى جانب التعريف وإيراد الاختلافات بشأنه أهم بنيات منهج دراسة البيان العربي.

<sup>(1)</sup> الكشاف 4، 146.

<sup>(2)</sup> الكشاف 5، 33، 34.

<sup>(3)</sup> الكشاف 5، 167.

<sup>(4)</sup> الكشاف 5، 167.

<sup>(5)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص 271..

يرجع الباحثون الفضل للزمخشري في سبقه لاستعمال مصطلع المجاز عن الكناية استعمالاً لا عبهد للبيان العربي به ؛ فيهو «أول من ذكر المصطلح المجاز عن الكناية ؛ وذلك في تفسيره للآيات التي يمتنع فيها إرادة المعنى الحقيقي، وهي التي تتعلق بتنزيه الله عز وجل عن مماثلة الحسوادث؛ مثل غلّ اليد ويسطها والاستواء على العرش وعدم النظر ونحو ذلك؛ (1). وإن دلالة مصطلح المجاز عن الكناية تشضح من بناء هذا على تلك، كما يفهم من عبارة ساقها الزمخشري تعقيبا على قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتَ الْهَوْدُ يَدُ اللَّهُ مَقْلُولَةٌ غُلْتُ الديهِمْ وَلُعُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مُسُوطَّتَانَ يُنفِقُ كُفْ يَشَاءُ ... ( المائدة (2). قال: قان قلت لم ثنيت اليد في قوله تعالى: ﴿ إِلْ لِهَاهُ مُبْسُوطَتَانَ ﴾، وهي مفردة في ﴿ إِنْدُ الله مَعْلُولَةٌ ﴾؟ قلت: ليكون رد قولهم وإنكاره أبلغ وأدل على إثبات غاية السخاء له ونفي البخل عنه؛ وذلك أن غاية ما يبذله السخى بماله من نفسه أن يعطيه بيديه جميعًا، فيني المجاز على ذلك (3). ثم يسط تلك الفكرة بسطا آخر أثناه تعقيبه على قبوله تعالى: ﴿ ... وَلا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ ... شَكَ ﴾ [آل عمران](4). مجاز عن الاستهانة بهم والسخط عليهم؟ تقول: فلان لا ينظر إلى فلان، تريد نفي اعتداده به وإحسانه إليه. . . فإن قلت: أي فرق بين استعماله فيمن يجوز عليه النظر وفيمن لا يجوز عليه؟ قلت: أصله فيمن يجوز عليه النظر الكناية؛ لأن من اعـند بالإنسان التفت إليه وأعاره نظر عينيه، ثم كـثر حتى صار عبارة عن الاعتداد والإحسان وإن لم يكن ثم نظر، ثم جاء فيمن لا يجوز عليه النظر مجردًا لمعنى الإحسان مجارًا عهما وقع كنايـة فيمن يجوز عليه النظر الأ. وهذا البسط يكشف عسن فرق دقيس بين المجمار والكناية، وهو افي إمكان المعنى الأصلى أو استحالته، فإذا كان المعنى الأصلى عكنًا كان اللفظ كناية، وإذا كان مستحيلاً كان اللفظ مجازاً متفرعًا عن تلك الكنابة؛ لأن استحالته قرينة لعدم إرادته ا(6).

<sup>(1)</sup> مصطلحات بيانية، ص 170، 171.

<sup>(2)</sup> الكشاف 2، 37.

<sup>(3)</sup> الكشاف 2، 37.

<sup>(4)</sup> الكشاف 1، 183.

<sup>(5)</sup> الكشاف 1، 182.

<sup>(6)</sup> مصطلحات بيانية، ص 170.

ولا بد من توجيه النظر إلى الكيفية التي تعامل بها الزمخسري مع النص القرآني وكناياته، إذ يظهر أنه كان حريصًا على تأويل المعاني بمراعاة القصد منها، ولذلك كان يرجع أن بعض المعاني يحتمل أكثر من دلالة، وكانه بذلك كان يساير الاصولين في تفسير آي القبرآن الكريم، وقد الركزوا على دور النية والقبصد في كل فعل تشريعي وأسس بعضهم علمًا دعاه مقاصد الشريعة، كما أنهم أخذوا في حسبانهم مساق الكلام وسياقه وتفسير النص بالنص وانسجام الخطاب ... (1). وقد أخذ الزمخشري بها جميعًا في تأويل الكنايات، وثمة مواضع لا تشذ في تفسيره تدل عليها من مثل قوله تعالى: ﴿ وَلُو صَدَى اللهُ ... ﴿ وَلُو صَدَى اللهُ ... ﴿ وَلَا صَدَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَاللهُ الكافِرون (أنا مروا باللهُ مروا كراما ﴿ وَلَهُ مَلُوا كراما ﴾ [الأنمون (2)]، تعريض بكذبهم؛ كقوله: ﴿ ... ذلك جَرَيّاهُم او تأويله لمنى الآية ﴿ وَالذين لا يَشْهَدُونَ الرُورُ وَإِنّا مَرُوا باللهُ مَرُوا كراما ﴿ كَ ﴾ [الغرقان] (3). وقال الزمخشري: قويحتمل أنهم لا يشهدون شهادة الزور، فحذف المضاف وأقيم المضاف ألهم لا يشهدون شهادة الزور، فحذف المضاف وأقيم المضاف مجاهد: أعياد المشركين؛ اللغو ما ينبغي أن يُلفَى ... (4).

فهي جسميعًا آيات اعتمد فيهما على التفسير بالمأثور، وعلى مـقابلة بعض الآيات بالاخرى، ساعيًا إلى إيجاد منهج تتكامل فيه عدة مناهج.

ومن الجدير بالذكر أن الزمخشري يوجه النظر إلى أهمية التعريض وأثره في الاقتناع بشكل لا يؤديه التصريح، قال: "وقد يبلغ التعريض للمنصوح ما لا يبلغه التصريح؛ لانه يتأمل فيه، فربما قاده التأمل إلى التقبل، ومنه ما يحكى عن الشافعي رضي الله تمالى عنه أن رجلاً واجهه بشيء فقال: لو كنت بحيث أنت لاحتجت إلى أدب أدك؛ ذلك لما فيه من خضاء يدعو إلى إعمال الفكر والتروي حتى يصل السامع إلى فهم مراد الباث أو المتكلم، ولا شك أن أكثر الماني تأثيراً وأشدها تمكناً من النفس هي التي يُتوصل إلى فهمها بعد جهد ومعاناة.

وتبدو القيمـة الفعلية للتعريض في النيل من الخصم بأقصـر السبل وأخفى المسالك؛ قال الزمخشري: "ولكن التعـريضُ والتورية أفضلُ بالمجادل إلى الغرض وأهجم به على

مجهول البيان، ص 112.

<sup>(2)</sup> الكشاف 1، 187.

<sup>(3)</sup> الكشاف 4، 157.

<sup>(4)</sup> الكشاف 4، 157.

<sup>(5)</sup> الكشاف 4، 170.

الغلبة مع قلة شغب الخصم وفل شوكته بالهوينا، ونحوه قول الرجل لصاحبه: علم الله الصادق مني ومنك، وإن أحدنا لكاذب، ومنه بيت حسان:

أتهجوه ولست له بكفء فشركما خيركما الفداه (١)

فهو الوسيلة التي تُفحم بها خصمك، وتنال منه بأن تبدي له ما يشعر به من ذنب ا اقترفه، أو فعل مشين قام به دون أن يفهم ذلك صراحةً.

تركزت جهود الزمخشري في دراسة كنايات القرآن على الوجهة التطبيقية المحضة، ولم يمنحه ذلك من تعريف الكناية والفرق بينها وبين التسعريض أو المجاز، وكان منهجه - على ما يبدو - منهجا متكاملاً متسماً بالتنوع والشسمولية؛ ففيه تفسير القرآن بالقرآن، وفيه احتماد على التأويل الاصولي لمعاني آي الذكر الحكيم، وفيه التفسير بما أثر عن النبي في والصحابة الابرار والتابعين. ويكاد الدارسون يتفقون على استكماله لكل صور الكناية وأقسامها الثلاثة، كما عُرفت عند البلاغيين المتأخرين، وكان في ذلك كله مستعينًا بآراء عبد القاهر الجرجاني ومقتديًا به.

• يُعد الإمام فخر الدين الرازي (ت 606 هـ) مؤلف كتاب انهاية الإيجاز في دراية الإحجازه أول من قام بوضع تلخيص لكتابين من كتب البلاغة العربية، وهما الدلائل الإعجازه، والسرار البلاغة لعبد القاهر الجرجاني، وهو بعمله ذاك يعتبر أول حلقة تصل بين نوعين من المؤلفات؛ لآنه الحان الصلة بين البلاغة الأدبية والبلاغة ذات القوانين والقواعده (2)، خاصة عندما نعلم أن من أشد من تأثروا بطريقته ومنهجه في الشرح والتحليل والتقسيم السكاكي الذي استلهم اصطناعه للمنطق في تقنين مباحث البيان، ومنها المكناية، وتفريع مسائله واستنباط نتائجه. وقد ذكر الرازي نوهين من الدلالة المنطقة؛ وقد عبر الشيخ عبد القاهر الجرجاني عنهما بالمعنى، فإذا قلت: المعنى ومعنى المعنى، فتعني بالمعنى المفهوم من ظاهر بالمغنى، والمائلة من بغير واصطة، وبمعنى المعنى، فتمني بالمعنى المفظ معنى، ثم الملائلة المعنى معنى آخره (3). ومن الملاحظ أن التعبير الكنائي متولد في جوهره عن يفيد ذلك المعنى معنى آخره (3). ومن الملاحظ أن التعبير الكنائي متولد في جوهره عن الدلالة، وتعني التوطئة للحديث عنه بما صر من خصائص الدلالات أن الرازي يسدأ

 <sup>(1)</sup> وروى الكشاف 5، 67: بند، قبال الشريف المرتضى: «الند صو المثل والعدل...» الشريف المرتضى:
 على بن الحسين الموسوي العلوي «أمالي المرتضى طور الفوائد ودور الفلائد» 2، 188.

<sup>(2)</sup> عبد الفتاح لاشين، المعاني في ضوء أساليب الغرآن، ص 25.

<sup>(3)</sup> نهاية الإيجاز في دراية الإصبار، ص 61، 62.

بالكل وينتهي بالجزء، أو بمعنى آخر من المركب إلى البسيط، وهي ملاحظة قد لا تنطبق على جمسيع مباحث الكتساب، فإن بعض الباحثين يرى أن «الشيء الجدير بالتشقدير يفي عمل الرازي أنه في تسلسله جاء متفقًا مع ما عليه الدراسة اللغوية الحديثة... ه(1).

يرى الرازي أن الدلالة البعيدة، وهي معنى المعنى، إنما تقع داخلها أهم مباحث البيان العربي؛ قيال: «واعلم أن الكناية والمجاز والتيمثيل، لا يقع أي واحد منها إلا في هذا القسم. . . ه (2). ولا يفتأ الرازي ينبه إلى اللفظ وإلى ما يلازمه من اللوازم التي تتفاوت فيما بينها قلةً وكثرةً، وقربًا وبعدًا، كــما تتفاوت في نادية المعنى الواحد بطرق كثيرة إلى ان يكون بعضها اكمل، وبعضها الآخر أنقص وأضعف<sup>(3)</sup>. ومن الملاحظ أن الرازي يُغلب هذا الاتجاه المنطقى أثناء التحليل، ويتعمد صرف فكره عن كل استشهاد بالشواهد والامثلة التي من شأنها أن تقرَّب فهم الافكار وتزيل اللبس عنها، ولا تسلب النصوص الادبية روعتهـا. •أما من حيث منهجه فإنه أخلى الكتاب من روعــة التحليل للنصوص الادبية، تلك الروعة التي تأخــذ بألباب من يقرأ عبد القاهر... وفي أحيــان كثيرة نراه يمضى دون استشهاد أو تمثيل، (4). ويبدو الشح في ضرب الأمثال في اقتصاره على مثال واحد تناقلته كثير من كتب البلاغــة ورد ضمن قوله: ﴿فَإِذَا قَلْتُ: فَلَانَ كُثِيرِ الرَّمَادِ، لَمَّ يكن ذلك دالاً على المضيافية دلالة وضعيـة، بل دلالة معنوية، من حيث إن كثرة الرماد المشعرة بإحراق الحطب الكثير تحت القدور لها إشعار بالمضيافية، وهذا هو الكناية (٥٠). ومن البين أن هذا المثال على قدمه، لا يستسوعب كل دلالات الكناية باعتسبار أقسامها المعلومة. هذا إذا أضفنا إلى ذلك ما نلاحظه من ضعف ووهن على أسلوبه الذي عرض به مادة الكتاب. وكأن مهمته في التلخيص والاختصار هي التي صرفته عن ذلك؛ فجاء الرازى فكانت ممهمت التلخيص والاختصار مما أطفأ جمال الأسلوب وأفقده بهاهه ورونقهه (6). ولا يفتأ يشير إلى طبيعة التعبــير الكنائي، أو إن شئت إلى بنيته، معتبرًا أن

<sup>(1)</sup> نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز، التقديم للبدراري زهران، ص 10.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 62، يقصد بالقسم: «الدلالة السعقلية؛ إذ أن الدلالة عنده قسمان وضعية وعقلية، ويقصد بالدلالتين الأوليين: المطابقة والتضمن، والمطابقة هي الوضعية، والتضمن: العقلية، نهاية الإيجار في دراية الإعجار، ص 626.

<sup>(3)</sup> نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز، ص 63.

<sup>(4)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص 286.

<sup>(5)</sup> المرجم السابق، ص 72.

<sup>(6)</sup> مصطلحات بيانية، ص 177.

فيه شيئين يتجاذبانه هما ستر الكناية، والتصريح بالمكنى عنه؛ ﴿لان تَفْسَيْرِ الكناية هو أن نتركها، ونصرح بالمكنى عنه، فنقول: معنى قولًا كثير الرماد هو كثير الضيافة،(<sup>11)</sup>. ومن الحق أننا لا نكاد نقف من خلال هذه الإشارة على الأبعاد الاجتماعية للتعبير الكنائي باعتباره محملة لها، ونتيجة لتفاعل تناسبي بين معنى أول قريب، وثان بعيد هو المقصود، فإن «التلاؤم القائم بين المسعنيين في الكناية. . . منبعه العرف والعادة في الأعم الأخلب من الأحيان... ا (2). ويدو أن ما ساقه الرادي في حقيقة الكناية يكشف عن معناها لديه والفرق بينها وبين المجــار؛ قال: •اعلم أن اللفظة إذا أطلقت، وكان الغرض الأصلى غير معناها، فبلا يخلو إمنا أن يكون معناها منقصودًا أينضًا ليكون دالاً على ذلك الغرض الأصلي، وإما أن لا يكون كـذلك؛ فـالأول هو الكـناية، والثـانـي هو المجازة(3)؛ فالبنية الاساسية للكنايـة والمجاز إذن واحدة وتتمثل في الغرض الاصلى من إطلاق اللفظ إذا أريد به غير معناه، كان يكون مقصودًا أو غير مقصود في تلك الدلالة، ويعنى القصد إنتاج معنى استلزمه المعنى الأول، وكأنه تمخض عنه وتولد منه. والكناية باعتبــار ما ورد في التعريف الــيــت من المجار وإنما هي حقــيقة. . . ا<sup>(4)</sup>. وكأن الفرق بينهما - بحسب الرادي - يكمن في القصد أو عدم القصد في الدلالة على الغرض الأصلى إذا كان كناية أو مجارًا. وقد تلقف البلاغيون هذه النقطة وأخلوا يقلبونها على أوجه مختلفة، فتارةً يرون أن الكناية من المجاز، ونارة أخرى يخرجونها منه، ويجعلونها مستقلة. وقد أتى بعضُ الباحثين الرازي من هذه الوجمهة، فقال: دأما معالجة الرازي للصورة الكنائية فهانما أفقمات هذا المصطلح ثراءه الفني الذي كمان من الممكن أن يغني النصــوص الأدبية بدلالات رامـزة، ولكن الرازي ذهب يسرف في الجــدل المنطقي الذي سلب الكناية انسيابيتها وثراءها الحقيقي فشغل نفسه مشلاً من كون الكناية من المجاز أم لا... ه (5). وقد يكون مثل هذا الاتهام مبالغًا فيه خاصة إذا علمنا أنه أصبح شغلا شاغلاً لـكثير من العلماء والدارسين، وحـــبنا أن نجدهم يحددون الفـرق من وجهين: وأحدهما: أن الكناية لا تنافي إرادة الحقيقة بلفظها، والمجاز ينافي ذلك، فلا يصبح في نحو: (رعبينا الغيث) أن تريد معنى الغيث. . . ولذلك كان في المجار قرينة مانعة من

<sup>(1)</sup> نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز، ص 73.

<sup>(2)</sup> شفهم السيد، التميير البياني رؤية بلاخية نقدية، ص 143.

<sup>(3)</sup> نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز، ص 190.

<sup>(4)</sup> مصطلحات بياتية، ص 175.

<sup>(5)</sup> منهج البلاغيين في بحثهم لصطلح الكتابة، مجلة آداب المتنصرية، ص 57، العدد 10، 1984.

إرادة المعنى الحقيقي بعكس الكناية، فلا قرينة فيها تمنع من إرادة الحقيقة.

والشاني: أن مبنى الكناية على الانستقسال من اللازم إلى الملزوم، ومبنى المجساز على الانتقال من الملزوم إلى اللازمه<sup>(1)</sup>.

ومن أقسام الكناية التي أوردها الراري كناية الصفة، وضرب لها مثالاً بداقولهم فلان طويل النجاد كثير الرساد، فقولنا: طويل النجاد استعمل لا لان الغرض الاصلي هو معناه، بل استعمل لما يلزمه من طول القامة، وهكذا القبول في المثال الآخر، وهذا هو الكناية في المثبت (2). وبذلك فإن كناية الصفة نتاج لما يقتضيه لازم المعنى، وليس شيئًا أخر. ومعلوم أن النظر إلى الكناية وفق هذا التصور فيه تضييق لوظيفتها التعبيرية، وتقليل لبعدها الإيحائي اللساني، فنحن في الكناية لا نصر عضمون المعنى، ولا نترك المتلقي في موقف سلبي، وإنحا ندعوه ليعمل فكره في فحوى الخطاب الذي نسوجه به المتلقي في موقف سلبي، وإنحا ندعوه ليعمل فكره في فحوى الخطاب الذي نسوجه به إليه. إن «المتكلم بهذا الاسلوب يناى عن المباشرة والتحديد الصريح لما يريد أن يقول، ويسوق تعبيرا ظليلا يحرك الفكر، ويعث على التأمل؛ وتلك سمة من سمات الفنية في التعبير اللغوي تبعده عن الرتابة التي تنشأ من طول استخدام الالفاظ في معان محددة ما في فادي.

وأما القسم الثاني من الكناية والذي أورده الرازي فهو كناية النسبة، قال: افساما الكناية في الإثبات فهي ما إذا حاولوا إثبات معنى من المساني لشيء، فيتركون التصريح بإثباته له ويثبتونه لما له به تعلق؛ كقوله:

إن السماحةَ والمروءةَ والنَّدى ﴿ فِي قُبْهَ ضُرِّبت على ابن الحشرج

فإنه لما أراد إثبات هذه المصاني للممدوح، لم يصّرح بها، بل عدل إلى ما ترى من الكناية، فجعلها في قبة ضربت عليه. ومنه قولهم:

المجد بين ثوبيه، والكرم بين برديه. وكل ذلك قد توصل به إلى إثبات المجد والكرم للممدوح بجعلهما في ثوبه المشتمل عليه، ومثال في جانب النفي قول من يصف امرأة بالمفة:

يَبيتُ بمنجاة من اللوم بيتُها إذا ما بيوتٌ بالملامة حلَّت

اليان العربي، ص 235.

<sup>(2)</sup> نهاية الإيجاز في دراية الإحجاز، ص 190.

<sup>(3)</sup> شفيم السيد، التعيير البياني رؤية بلاغية نقدية، ص 150.

فتوصل إلى نفي اللوم عنها بأن نفاه عن بينهاه (1). ومعلوم أن إثبات الصفة في هذا القسم تتم في شيء له علاقة بالموصوف وحسرها فيه، فإذا تأملت ما أورده الرازي في هذا القسم لم تجد فيه جديدًا يذكر؛ إذ هو مسبوق إليه من قبل غيره من العلماء، ويرى بعض الباحثين أن «هذا اللون يُستخدم كثيرًا في الستمبيرات النثرية؛ كسقولنا: النصر في ركابه، والأمل في مقدمه، والسعادة في جواره، والرخاء في أهابه، وكل ذلك يؤكد مدى انتشار هذا الأسلوب التعبيري المميزه (2).

ولم يذكر الرازي القسم الثالث من الكناية، وهو كناية الموصوف، واكتفى بالإشارة إليه في تفسيره الكبير؛ فغي تفسير قوله تعالى: ﴿وَحَمْلُنَاهُ عَلَىٰ ذَاتِ الْوَاحِ وَدُسُر ﴿ يَجْرِي بَاعْتِنَا ... ﴿ وَهَا الموسوف واقام الصغة مقامه إشارة إلى أنها كانت من الواح مركبة موثقة بدسر، وكان انفكاكها في غاية السهولة، ولم يقع، فهدو بفضل الله والدسر: المسامير(3). وقال إبراهيم عبد الحميد السيد التلب: وقالرازي يرى أن قوله تعالى: ﴿ فَاتِ الْوَاحِ وَدُسُر ﴾ كناية عن موصوف وهو السفينة، وفي هذه الكناية إشارة إلى فيضل الله وقدرته في مقام يقتضي ذلك ... ه (4). وبذلك فإن كتاب الرازي لا يخرج عن هيذا النهج الذي سلكه البلاغيون المتأخرون، وإن كبان يعتبر صاحبه سباقًا إلى الاستمانة بالمنطق وتقنيناته في التحليل والتقسيم والتفريع، وقد يكون من سوء الفهم اتهامه بجهل كناية الموصوف؛ لأن في إيراد كناية النسبة ما يكفي عن ذكر كناية الموصوف؛ إذ ق... من البسير أن نقول: إن كل كناية عن وصف كناية عن نسبة؛ كناية المتحاده، وإنما تريد إثباته النهاه، (5).

ومهما يكن فإن جهد الرازي لا يتوقف الحكم عليه انطلاقًا من أقسام الكناية، وإنما بالنظر إليه نظرة إجمالية باعتباره جهدًا لمه خصوصياته المتميزة التي تأثر بها بعض أعلام البلاغة مِن بعده.

أدرك الرازي فكسرة الاختلاف بين الكنايتين إذا أتيسًا تعبيران عن معنى في بيت واحد؛ قال: وقد يجتمع في البيت الواحد كنايتان الغرض منهما واحد، ولكن لا تكون إحداهما في حكم النظير للأخرى؛ كقوله:

<sup>(1)</sup> نهاية الإيجاز في دراية الإصجاز، ص 90، 91.

<sup>(2)</sup> عبد الفتاح عثمان، النشبيه والكناية بين التنظير البلاغي والتوظيف الفني، ص 172.

<sup>(3)</sup> الفخر الرادي، التفسير الكبير 29، 38، وراجع مصطَّلحات بيانية، صَّ 177.

<sup>(4)</sup> مصطلحات بيانية، ص 177.

<sup>(5)</sup> عروس الأفراح 4، 261، نقلاً عن عبد القادر حسين، القرآن والصورة البيانية، ص 272.

# وما يَكُ في من عيب فإني جبان الكلب مهزول الفصيل

فقوله: جبان الكلب، ليس نظيراً لقوله مهزول الفصيل، بل كل واحد منهما أصل بنفسه ((1)؛ لأن مبنى الكنايتين لا يتوقف على تقديم معنين مجردين، بل يتعديان إلى إحداث إبحاءات تشير نفس المتلقي، افيتشعب الممنى ويتسع، ويزيد بالإيحاء من دلالة الكلام...ه(2).

ولا يفتأ الرازي ينبه عملى الفرق بين الكناية والمجمار فاصلاً بينهمما فصلاً لـقوله: 
«الكناية عبارة عن أن تذكر لفظة وتفيد بمعناها مسعنى ثانيا، هو المقصود. وإذا كنت تفيد 
المقصود بمعنى اللفظ، وجب أن يكون معناه معتبرا، وإذا كان معتبرا، فما نقلت اللفظة 
عن موضوعها، فلا يكون مجازا»(3).

وليس من التجني على الرادي القول إذن بأنه ١. . . أقدم طريقة المناطقة في الاستدلال على أمور مردَّها إلى اللوق والقدرة على الإحساس بالجمال في التعبير، إن الادلة الخطابية تختلف كثيرًا عن الادلة المنطقية (٩).

ومن المؤسف أن يرتاد العلماء بعد الرازي هذا النهج ولا يكادوا يفارقونه ردحًا من الزمن متخذين من المنطق - وهو أبعد ما يكون عن المعايير الجمالية الحقيقية - وسيلة في تحليل النصوص وتقعيد القواعد وتفريعها.

والكناية قد تُرجَّع على المتصريع فتكون أبلغ من الإفصاح، وهو رأي عبد القاهر الجسرجاني الذي يرى أن السبب في ذلك يرجع إلى أننا في الكناية نذكر الشيء مع لوادمه، فإذا أتى كذلك كان أوقع في النفوس وأشد تأثيرًا فيها، ومن أجله كانت الكناية أبلغ. وقد اعترض الرادي عليه من وجهين:

الأول: أن المعنى الثاني وهو المقصود لا يُستدل عليه بالمعنى الأول في الكناية، فليس لدى العقل ما يتأكد به من أن المعنى الأول يستلزم بالفعل المعنى المقصود، وهو البعيد، فهو إذن غير كاف في ذلك.

<sup>(1)</sup> نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز، ص 191.

<sup>(2)</sup> القرآن والصورة البيانية، ص 3/3.

<sup>(3)</sup> نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز، ص 191.

<sup>(4)</sup> مصطلحات بيانية، ص 178.

وأما الوجه الشاني: فيتلخص في بطلان الاستدلال بـاللارم على الملزوم، فإذا كانت الحياة لازمة للعلم فلا يمكن الاستدلال بوجود الحياة على وجوده(1).

ويبدو أن هذا الاعتراض ينبني على استدلال منطقي مسحض، وبالتالي لا يستشعر ما في النصوص من إيحاءات لا تستوعبها الأدلة المنطقية؛ ذلك أن الاستدلال باللازم على الملزوم شرط أساسي في الكناية، ولعسله الرابطة القوية التي تشد إليها بنيستها التي تنبني عليها. هذا إذا أضفنا إلى ذلك أنه اعند الساوي في اللزوم يصير اللازم ملزومًا والملزوم لازما، وقد اشترطوا ذلك في الكناية، ثم إن اللزرم هنا ليس هو اللزوم العقلي الذي يعني عدم قبول الانفكاك، وإنما هو اللزوم العرفي... ع(2). وفي ذلك تأكيد لروابط التعبير الكنائي بالبعد الاجتماعي الذي تولّد عنه، ولعل في هذا الاعتبار محاولة لوضعه الوضع الصحيح واللائق، والابتعاد به عن اصطلاحات المناطقة وقواعدهم الجافة.

ومن آراه الرازي أنه ربما ترك التسعبيس بالكناية إلى التصسريح إذا كان الكلام سسيزداد فخامة، وهو يضرب لذلك مثلاً بقول البحتري:

قد طلبنا فلم نجد لك في السؤ دو المجد والمكارم مثلا<sup>(3)</sup>

وفيه حذف وتأخير، وهي مظاهر أسلوبية تتعلق بخصائص الجملة العربية.

تناول الفخر الرازي الكناية، ولم يتطرق إلى التعريض شأن بقية من العلماء، وحاول وضع تعريف لها، وإبانة الفرق بينها وبين المجاز، كما أورد أهم قسمين منها؛ وهما كناية الصفة، وكناية النسبة، وهو إذا كان جهده مقتصراً على تلخيص كتابي عبد القاهر الجرجاني، فإنه رد عليه أثناء تبيان مزية الكناية على التسصريح، باعتبار أن فيها ذكر الشيء مع دليله؛ وذلك أدعى إلى الاعتقاد والإثبات.

ومن اللافت أن الرازي اتجه بما يملكه من أدوات المنطق إلى تحليل بعض الظواهر الفنية التعبيرية الكنائية، وكمان من الافتراض المغلوط أن يسلم من العشرات والكبوات، نظراً لتباعد المجالين؛ فالأدب تعبير جميل له خصوصياته الإبداعية والنفسية، وله مقاييسه الجمالية التي لا تستوعبها طرق الاستدلال والاستنتاجات المنطقية.

<sup>(1)</sup> نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز، ص 192، 193

<sup>(2)</sup> مصطلحات بيانية، ص 179.

<sup>(3)</sup> السؤدد: ساد سيادة وسودتا، وسؤدتا عظم ومجد وشرف.

ومن المؤسف أن نرى البلاغيين بعده يتلقفون طريقته في اصطناع المنطق في مباحث البيان العربي؛ ولللك فإن طريقته هذه قد مهدت الطريق أمام البلاغيين من بعده، ليسلكوا مسلكه في التأليف، وينسجوا على منواله في الاهتمام بالضبط والتعريف وإخراج المحترزات واستيفاء الاقسام والاقتصار على مشال واحد أو مثالين لتوضيح القاعدة، وهي الطريقة التقريرية في البلاغة العربية (1)، وإن ظلت تلك الطريقة محل نقاش بين الدارسين بين منكر لها ومؤيد.

• تناول أبو يعقوب السكاكي (ت 626 هـ) الكناية في كتابه «مفتاح العلوم»، وكان على ما يبدو شغوقًا بالنطق والفلسفة، مستوعبًا لباحثهما، نارعًا في ذلك نزعة استلهمها من الفخر الراري الذي يظهر أنه أفاد من تلخيصه لكتابي الجرجاني، كما أفاد هو أيضًا منهما ومن تطبيقات الزمخشري في تفسير الكشاف<sup>(2)</sup>. وقد بدأ بتعريف الكناية بقوله: «الكناية هي ترك التصريح بذكر الشيء إلى ما يلزمه، لينتقل من المذكور إلى المتروك، كما تقول: فلانة نؤوم الفحى، لينتقل منه إلى ما هو ملزومه، وهو كونها مخدومة غير تقول: فلانة نؤوم الفحى، لينتقل منه إلى ما هو ملزومه، وهو كونها مخدومة غير محتاجة إلى السعي بنفسها في إصلاح المهمات... (3). وهو تعريف يلخص جهود البيان منذ أن حاولوا وضع حدًّ للكناية يُعرف به ويتميز عن غيره من صور البيان المعربي، ومحصلته ترك ذكر الشيء إلى ما يلزمه، فإذا ما تم ذلك عبرنا إلى المعنى البعيد المكنى عنه وهو المقصود، كما يظهر في المثالين اللذين ساقهما على الرغم من أنه مسبوق المهما من قبل العلماء اللين أتوا قبله.

ومن المفيد الأنجهل أن السكاكي ينظر إلى الصور البيانية على أنها أقيسة منطقية لها غرض معين. وبلغ الأمر بالسكاكي أن ادعى في مفتاحه أن الاستعارة والكناية وغيرهما من مسائل علم البيان ما هي إلا أقيسة منطقية وإلزامات يستعملها المتكلمون لإثناع المخاطبين بما يريدون إثباته أو نفيه من نظريات وآراه (4). وما دامت الكناية كذلك فإنه تعمد وضع حد لها لا يقبل الاحترازات ولا يحتسمل التأويلات أو الافتراضات، وتلك

<sup>(1)</sup> مصطلحات بائية، ص 180.

<sup>(2)</sup> كما يظهر تأثر السكاكي أيضاً في قيامه بتلخيص كتسابه «مفتاح العلوم» بكتاب آخر أسماه «النبيان»، واجع الأصول، ص 302.

<sup>(3)</sup> مفتاح العلوم، ص 402.

<sup>(4)</sup> أحمد مصطفى المراهى، تاريخ علوم البلاغة والتعريف برجالها، ص 28.

أهم خاصية في هذا التعريف. وكان أن عقب ذلك بتعريف الكناية تعريفًا لغويًا بقوله: 
وسمي هذا النوع كنايةً لما فيه من إخفاء وجه التصريح ودلالة كنى على ذلك؛ لأن (ك 
ن ي) كيفها تركبت دارت مع تأدية معنى الحفاء... وكان من المفترض أن يبدأ 
تعريفه بهذا المعنى اللغوي للكناية نهجًا على ما كان يسير عليه علماء اللغة ثم يتلونه 
بمعناه في الاصطلاح، ولا غضاضة في ذلك ما دامت البلاغة ومباحثها أحد علوم 
العربية، وهو ما يدلك على تفرد علماء البلاغة في تقديم المعنى الاصطلاحي كما تفردوا 
في التعامل مع الأمثلة والشواهد التي لا يفرقون فيها بين قديم ومحدث.

ومن آرائه أنهم اشتقوا من الكناية الكنى، قوهو أبو فلان، وابن فسلان، وأم فلان، وبنت فلان، وأم فلان، وبنت فلان، سميت كنى لما فسيها من إخفاء وجه التصريح بأسمائهم الأعلام... (2) ويبدو أن المسألة ظلت خلافية بين علماء البيان؛ فابن الأثير، وإن كان يرى: أن الكنابة مشتقة من الستر، إلا أنه إذا تأولها بغير ذلك اعتبر أنها مأخوذة من الكنية(3)، بخلاف ما يدعيه السكاكي من أن الكنية هي التي أخذت من الكناية.

والرأي عندي أن البحث في اشتقاق الكناية وأنها من الكنية أو من الستر أمور ليست ذات بال، إذا ما قويلت بوظيفة التعبير الكنائي أو مكوناته الاساسية أو طبيعة أقسامه.

حاول السكاكي إبانة الفرق بين للجاز والكناية فرآه في وجهين:

أحدهما: أن الكناية لا تنافى إرادة الحقيقة بلفظها في حين أن للجار ينافي ذلك؛ لأن المجار لا بد له من قرينة تمنع من إرادة معناه.

وأما الثاني: فهو أن الكناية يتم الانــتقال فيها من الـــلازم إلى الملزوم، ومبنى المجار ينتقل فيه من الملزوم إلى اللازم؛ أي بصورة عكسية<sup>(4)</sup>.

ولقد علَّق بعض الباحثين على إرادة الحقيقة بلفظها في الستعبير الكنائي بقوله: إن الرادة المعنى الأصلي في الكناية جائزة لا واجبة، فليس كل مثال للكناية يصح فيه إرادة الحقيقة، فقد تمتنع إرادتها؛ لأن المعنى الحسقيقي غير مستحقق في الواقع... (5). وهو اعتراض قديم في حقيقته؛ لأننا نجد الزمخشري ينبه عليه، ويسميه اللجاز بالكناية، كما

<sup>(</sup>لي مفتاح العلوم، ص 402.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، من 402.

<sup>(3)</sup> المثل السائر 3، 53

<sup>(4)</sup> مفتاح العلوم، ص 403.

<sup>(5)</sup> مصطلحات بيانية، ص 181.

أشرنا لذلك في موضع سابق من هذا البحث. وقد علَّق عبد المتعال الصعيدي على ذلك بقوله: «إن المعنى الحقيقي تمتنع إرادته... لعارض يمنع من إرادته، كقوله تعالى: ﴿... نَسَ كُونُهُ هَيْهُ ... ﴿ إِلَّهُ وَاللهُ عَلَى القَسُولُ بِأَنَّ الكَافُ أَصَلَيْهُ، وأنه يَفْسِدُ المُثلِينَةِ بَطْرِيقَ الكَنَايَة، فلا يسصح إرادة المعنى الحقيقي فيه؛ لأنه يفيد تبوت المثل له تعالى ه (1).

ولا بد من توجيه النظر إلى أننا أصبحنا بهذا نعترض على السكاكي اعتراضًا معتملًا أيضًا على المنطق بإخراجها لهذا المحترد. ومن العدل أن نقول عندئذ: «ويكفي في الكناية تصور المعنى الكنائي المقصود... (2). وهو المعنى الاخير الذي قد يسهم بدوره في عملية التصور النهائية. وأما الانتقال من اللازم إلى الملزوم كما هو السئان في الكناية، أو العكس كما هو جمار في المجاز فأمر غير مردود، اللهم إلا «إذا تحقق التساوي في اللزوم فكل واحد منهما ملزوم الآخر... فيصير حال الكناية كحال المجاز في كون الشيء معها مُدَّعًى ببينة... (3).

واعتبارًا لما مر ذكره من كــلام السكاكي فإن الكناية ليست من المجاز في شيء، وإنما هي من الحقيقة.

قام السكاكي بتقسيم الكناية إلى ثلاثة أقسام<sup>(4)</sup>:

أحدها طلب نفس الموصوف: وتكون قريبة فيختص بها موصوف بصفة، مثل: جاء المضياف وتريد ريدًا، أو بعيدة: وتتم بضم لازم إلى آخر بحيث تلفق مجموعًا وصفيًا مانعًا عن دخول كل ما عداء مقصودك. مثل قولك في الإنسان: حي مستوي القامة عريض الأظفار.

وأما القسم الثاني فهو الكناية عن الصفة: وتكون بعيدة أو قريبة قليلة اللوازم، مثل قولنا: فلان طويل نجياده؛ كناية عن طول قامته، أو قولنا: فيلان كثير أضياف أو كثير الضياف؛ كناية عن أنه مضياف، ويبنهما فرق.

فالكناية الأولى ساذجة، وأما الثانية فمشتملة على تصريح.

وهذا النوع القريب يكون واضحاً، أو خفياً مثل قولهم: عريض القفاء كناية عن الأمله.

وأما البعيدة فتكثر فبها اللوازم؛ مثل قولـنا: كثير الرماد، وفيه انتقال من كثرة الرماد

<sup>(1)</sup> بغية الإيضاح لتلخيص المفتاح في علوم البلاغة 3، 150.

<sup>(2)</sup> مصطلحات بيانية، ص 182.

<sup>(3)</sup> المرجع السابق، ص 182.

<sup>(4)</sup> مفتاح العلوم، ص 403 وما بعدها.

إلى كشرة الجمر إلى كـشرة إحراق الحطب إلى كـشرة الطبـائخ إلى كثرة الأكلة إلى كـشرة الضيفان إلى أنه مضياف.

أو مثل قول الشاعر:

وما يَكُ في من عيب فإني جبان الكلب مهزول الفصيل وفيه كنايتان هما: جبان الكلب، ومهزول الفصيل.

وقول نصيب:

لعبد العزيز على قومه وخيرهم مِنَنٌ ظاهره فبابك أسهلُ أبوابهــم ودارُك ماهـولهُ عامره وكلبُك آنَسُ بالزائرين من الأم بالابنة الزائره

وفيه كناية عن وفرة إحسان الممدوح وطول أياديه حتى تصل الأدنى والقريب، وقد صور كلبه يستسأنس بالزائرين، فسدل بذلك على انهم من معسارفه لكشرة ترددهم على صاحب، ومنه على بغيتهم لديه، وأنهم على اتصال به دائم لا ينقطع، وفي ذلك من كثرة الوسائط ما يدلك على بُعد المعنى.

ومن أمثلته أيضًا قول ابن هرمة:

## لا أمتع العوذ بالفصال ولا أبتاع إلا قريبة الأجل

ونحن إذا تأملنا القسمين المذكورين آنقًا- وهما كناية الموصوف والصفة- وجدناهما يختصان بالقرب والبعد والوضوح والخفاء، وقد يكون من المرجع أن الظاهرتين الاخيرتين لا تعدان أصلاً في الكناية أكثر من الأولين؛ لكون أن القرب والبعد لا يعودان إلا لكثرة الوسائط، في حين أن الوضوح والحفاء متعلقان بطبيعة البنية الكنائية في حد ذاتها؛ فإن النظر في البناء الشكلي والعميق للكناية يدل على اعتمادها عسمليتي الحفاء والظهور أبدًا، وبالتالي فهما أشد لصوقًا بطبيعة الادب باعتباره لونا تعبيريا فنيا.

ومن المرجع أن الشواهد التي ساقها في القسمين «قد ذكرهما عبد القاهر - كما سبق - فاستفاد السكاكي مما ذكره الشيخ في الدلائل إلى حدَّ كبير، وإن كان قد اختسصر القول، ولجاً إلى حصر الاقسام وضبط الحدود»(2)، وهو في هذا الاختصار والحصر

<sup>(1)</sup> محمد عبد المطلب، أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 188، 189.

<sup>(2)</sup> مصطلحات بيانية، ص 186.

والضبط يتفق مع الفخر الرادي، وإن كان يفوقه في أن تلخيصه دادق من تلخيص الفخر الرادي، وكانما كنان عقله أكثر دفة وضبطا للمسائل، بل لقد كان أكثر تنظيماً وأشد تقسيماً مع ترتيب المقدمات وإحكام المقايس وصحة البراهين (1). وقد يرجع تفوق السكاكي إلى أن تلخيص الرادي هو أول نجرية في التلخيص البلاغي، ومن المفترض أن أولى التجارب عادة ما لا تنال رضى الناس وإصحابهم، نظراً لما يبدو فيها من تقصير.

وأما كناية النسبة<sup>(2)</sup>: وهي تخصيص الصفة بالموصوف، فتتفاوت بدورها إلى لطيفة والطف، وقد ضرب لها عدة أمثلة؛ كقول زياد الأعجم:

إن السماحة والمرومة والندى في قبة ضربت على ابن الحشرج

فإنه لم يصرح بتخصيص صفات السماحة والمروءة والندى بابن الحـشرَج، ولكنه جعلها في قبة وخصُّها بالممدوح، وهو ابن الحشرج، وقولهم: المجد بين ثوبيه، والكرم بين برديه.

وقوله، وهو الطف:

والمجد يدمو أن يدوم لجيده مقد مسامي ابن العميد نظامه

إذ لم يصرح بإثبات المجدد للممدوح، ولكنه أثبت له مسامي، وجعلها نظام المقد في جيد المجد، فنبه بذلك على مكانة عمدوحه لدى المجد، ثم جعل المجد داهيًا أن يدوم ذلك المقد لجيده، ونبه بذلك على طلب حقيقة المجد ودوام بقاء ابن العميد، وقد خص بتلك المزلة ابن العميد.

ومن هذا القسم قول الشنفرى الأودي في وصف امرأة بالعفة<sup>(3)</sup>: يبيت بمنجاة عن اللوم بينها إذا ما بيوت بالملامة حلّت

وقول ابن هانئ:

لما جازه جود، ولا حُلُّ دونه ولكن يصير الجود حيث يصير

ونبه السكاكي إلى أنه ربما ظن أن في الكناية قسمًا رابعًا، وهو أن يكون المطلوب بالكناية الوصف والتخصيص، مثل قولنا: يكثر الرماد في ساحة عسمرو، وفي الكناية عن إن عمرًا مضياف، فليسس بذاك؛ إذ هما كنابتان، وانتقال من لازمين إلى ملزومين؛ وهما: كثرة الرماد، والثاني: تقييدها بقولك في ساحة عمرو.

<sup>(1)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص 288.

<sup>(2)</sup> مقتاح العلوم، ص 407 وما يعدها.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 410.

والظاهر أن هذا التخمين - الذي جمعله يحتمل وجود قسم رابع من الكناية - لا يعدو أن يكون إلا نوعا من الاحترار الذي يشيع في أوساط المناطقة بفعل تمرسهم بالمنطق وقياساته. أو هو اهتمام ينصرف إليه ذهن كل من أراد أن يقنن العملوم مثل السكاكي ومن والاه، «وهو في سبيل استنباط القواعد والقرانين قد استخدم المنطق بأصوله والفاظه وأسلوبه الجاف الذي لا يحوي أي جمال، ولا عجب في ذلك فقد كان همة أن يقنن البلاغة ويقعدها كسائر العلوم الانعرى (1).

فأما مظاهر الالتواء وكد الذهن والتمحل فبادية في أسلوبه لا تحتاج إلى دليل إثبات، خاصة أثناء تحليله العقيم للأمثلة الشمرية التي ساقها في القسم الثالث من الكناية، وقد بدا فيه كشير الإطناب والتكلف لدرجة مملة؛ لذلك أبعد كل البعد عن الدراسة الأدبية التي تعتمد على الذوق والإحساس، وتقوم على النقد والتحليل...» (2). ومن اللافت أن السكاكي رسخ هذا الاتجاه المنطقي الفلسفي في دراسة صدور البيان العربي وقد تحول فيما بعد إلى مدرسة نسبت إليه وتعرف بالمدرسة الكلامية (3).

حاول السكاكي إيجاد تقسيم آخر للكناية باعتبار الخفاه (4)؛ فإذا كانت الكناية عرضية أطلق عليها اسم التعريض. وأما إذا كانت بعبدة سميت تلويحًا، بخلاف لو أنها كانت قريبة مع نوع من الخفاء؛ مثل: عريض القفا وعريض الوسادة سميت رمزًا، وإذا لم يكن بها خفاء كان إطلاق اسم الإيماء والإشارة عليها مناسبًا، كقول البحتري:

## أو ما رأيت للجد ألقى رحله في آل طلحة ثم لم يتحول

وأما التعريض فيكون تارةً على سبيل الكناية وأخرى على سبيل المجار؛ ومثال الأول قولهم: آذيتني فسستعرف، وأردت المخاطّب، ومع المخـاطب إنسانًا آخر.وإن لم ترد إلا غير المخاطب كان من القبيل الثاني.

<sup>(</sup>١) علم البيان، ص 32.

<sup>(2)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 21.

<sup>(3)</sup> قال أمين الحولي: «فستجد المدرسة الكلامية تتميز بالتسعديد اللفظي والروح الجدلية، والعنايسة بالتعريف الصحيح، والحرص على القساعدة للحددة مع الإقلال من الشواهد الادبية، والاعتماد على المقسايس الفلسفية من خلقيات وطبيعيات ونحوها، وعلى القواصد المنطقية في الحكم بحسن الكلام وجودته أو بقبحه ورداءته. مناهج تجديد في النحو والبلاغة والضبير والادب، ص 96.

<sup>(4)</sup> مقتاح العلوم، ص 411 وما بعدها.

إن الولوع بالتقسيم يشكل ظاهرة بارزة في فكر السكاكي؛ لكونه لا يتوقف على هذا القسم الكنائي المبني أساسًا على التفاوت في الخفاء، وإنما ينسحب أيضًا على تقسيم علم البلاغة وتفريعه إلى مباحث باعتبار الفروق الموضوعية بينها كما هو معلوم.

كما ضاق الدارسون ذرعًا بالأنواع الأخيرة من الكناية لصعوبة التفرقة بينها؛ إذ من الصعب التفريق بين الأربعة الأخيرة، وكان حسبه أن يقول إن الكناية قد تكون واضحة وقد تكون خفية، ولكنه كان مشغوفًا بالتكثير من الأقسام، (1). ومن الحق أن السكاكي مسبوق إلى كثير من تلك المصطلحات التي ذكرها علماء البلاغة والنقاد، وكانت جهوده لا تتعدى الضبط والتعريف.

ومن الدارسين من يواخذ السكاكي على إهماله نوعًا من التعريض على سبيل الحقيقة ما دام التعريض: «هو فهم المعنى من السياق والقرائن... ولذلك فإن التعريض يكون بالحقيقة كما يكون بالمجاز والكناية»(2). وقد تكون هذه الملاحظة الأخيرة إحدى إنجازات البلاغين التالين للسكاكي. كشفت عنها الجوانب التطبيقية للتعريض.

ولا بد من إبانة بلاغة التعبير الكنائي اللهي يظهر في ذكر الشيء مصحوبا ببينة، قال السكاكي: وفيصمير حال الكناية كحال المجاز في كون الشيء معها مدعى ببينة، ومع الإنصاح بالذكر مدَّعًى لا ببينة، (3).

ومن البيَّن أنه وإن كان مستفيدًا من قول عبد الفاهر<sup>(4)</sup> إلاَّ أن حصر بلاغة الكناية في إثبات الشيء أو نفيه بالدليل أمرَّ يقلل من شأنها، ويجعلها قالبًا من القوالب أو يعدمها الإيحاء الذي تزخر به، والذي يثير ذهن المتلقي ويؤثر فيه.

تناول السكاكي التعبير الكنائي تناولاً غلَّب فيه ثقافته الفلسفية والمنطقية كما يلهب إلى ذلك أغلب الدارسين، ورغم ذلك فإنه وضع لها تعريقًا اصطلاحيا ولغويا، وبين الفرق بينها وبين المجاز وأقسامها باعتبار المطلوب بها أو باعتبار الخفاء والوسائط، كما لم يفته الحديث عن بلاغتها وفضل التعبير بها على التصريح بالمعنى. وهو إن كان مسبوقًا في بعض منها إلا أنه استكمل دراستها ويلغ بها الشأو الذي اتبعه فيه غيره.

<sup>(1)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص 310.

<sup>(2)</sup> مصطلحات بيانية، ص 188.

<sup>(3)</sup> مفتاح العلوم، ص 413.

<sup>(4)</sup> مصطلحات بيانية، ص 189.

♦ تعتبر الكناية من أهم مباحث البيان المعربي التي عني بها أبن الأثير، وهو ضياء الدين (ت 637 هـ) في أكشر من مؤلف له، ونخص بالذكر من ذلك كتاب «المثل السائر في أدب الكاتب والشاصر»، وكتاب «كفاية الطالب في نقد كلام الشاصر والكاتب». فقد بدأ بالعودة إلى تاريخ الفن الكنائي فوجه نقده لبعض العلماء؛ لانهم خلطوا بين الكناية والتعريض خلطًا لا تبان فيه الحدود الفاصلة بينهما؛ قال: «وقد تكلم علماء البيان فوجدتهم قد خلطوا الكناية بالتعريض، ولم يفرقوا بينهما، ولا حدُّوا كُلاً منهما بحدُّ يفصله عن صاحبه... فذكروا للكناية أمثلة من التعريض، وللتعريض أمثلة من التعريض، وللتعريض أمثلة من الكناية فممن فعل ذلك الغائمي وابن سنان الخفاجي والعسكري... ١٥٤١.

ومن اللافت أن ظاهرة الخلط ظلّت من المظاهر المحيرة في تاريخ علوم البلاغة العربية، وكانت بعض أسبابها تعود إلى أن المشتغلين بتلك العلوم ليسوا جميعًا على درجة واحدة من الثقافة الأدبية، كما أن بعضهم كان عالمًا بالنحو أو الفقه أو الأصول، ومن هنا اضطرب المصطلح، وتعددت دلالاته وتنوعت مشلما تجد في قباب الإشارة وأنواعها في كتاب «لفاية الطالب في نقد كلام الشاعر والنكاتب»، إذ أوردا تحت هذا الباب أنواعًا كشيرة كالتمريض والكناية والتمثيل والتورية وغيرها»(2).

ونظن أن ابن الأثير قد وقع هو الآخر في هذا الخـلط - وإن لم يكن في التفرقة بين الكناية والتعريض - كما أمكن لنا أن نقف على ذلـك. هذا إذا أضفنا له أن الحلط لم يستمر لدى جميع البلاغيين، فهو: «إن صح بالنسبة للغائمي والعسكري وابن سنان، فإنه لا يصح مم من جاء بعدهم كالزمخشري والسكاكى...، (30).

وأما تعريف الكناية فأورد فيه حدًّا ثم ادَّعى أنه فاسد عند تعقيبه عليه، وهو: «هي اللفظ الدال على الشيء على غير الوضع الحقيقي، بوصف جامع بين الكناية والمكنى عنه . . . ، (4)؛ لأنه يمكن أن يكون حدًّا للتشبيه. وهو مثل تصريف علماء الأصول؛ لأنهم «قالوا في حد الكناية: إنها اللفظ المحتمل، يريدون بذلك أنها اللفظ الذي يحتمل الدلالة على المعنى وعلى خلافه، وهذا فاسد أيضًا؛ فإنه ليس كل لفظ يدل على المعنى

<sup>(1)</sup> المثل السائر 3، 50.

<sup>(2)</sup> كتاب كفاية الطالب في نقد كلام الشاعر والكاتب، ص 201 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> مصطلحات بيانية، ص 190.

<sup>(4)</sup> المثل السائر 3، 50.

وعلى خلافه بكناية ((1).

ومن الدارسين من يؤاخل ابن الأثير على تصديه لتحديد الفلقهاء للكنابة متلوعًا ببعدهم عن مباحث البيان بُعدًا لا يخول لهم الخوض في مسائله 1 قال: (ومن عجب أن البلاغيين قد تاثروا إلى حدٌّ كبير بالفقهاء والأصوليين؛ فذهبوا يتمحكون أراءهم في الجدل حول تأصيل التعبيرات الكنائية مع أنهم يدركون تمامًا أن باب البلاغة غير باب الفقه، ولكن العامل الديني يبقى هو المهيمن الفعَّال الذي يسحكم في بلورة منافشاتهم للمصطلحات البلاغية (2). وهؤلاء يتجاهلون أن محور الاهتمام الذي يجمع أولئك العلماء - على اختلاف تخصصاتهم - هو النص القرآني الذي تناولوا أحكامه ومقاصد معــانيه الظاهرة والباطنة، كــما تناولوا مفــرداته وجمله وعبــاراته، ومن ثم زالت الهوة الفاصلة بين العلماء. ويؤشر ابن الأثير أن يحدّ الكناية بقوله: "فحدُّ الكناية الجامع لها هو أنها كل لفظة دلت على معنى يجوز حسمله على جانبي الحقيقة والمجاز. والدليل على ذلك أن الكناية في أصل الوضع أن تتكلم بشيء وتريد غيره؛ يقال كنيت بكذا عن كذا، فهي تدل على ما تكلمتُ به وعلى ما أردته في غيره (3). ويضرب ابن الأثير مثلاً على جيواز إرادة المعنيين في الكناية بقبوله تعيالي: ﴿ ... أَوْ لامستُمُ النَّسَاءُ ... 🍑 ﴾ [النساء] فإنه بجور حمله على الحقيقة والمجار، وكل منهمما يصح به المعنى ولا يختل. ويمكن أن يُفهم من الجـامع بين المعنيين ما يجعل المتلقى بنـيقن من أن المقصود بهــما هو هذا المعنى البعيد الذي وطُّنه في نفسه تناسبهما، وأنَّ الأول منهما اقتضى الثاني فيهما، كما يمكن أن يدل الجامع أيضاً على ما يؤدي بالمتلقي إلى أن الستشف الدلالة الرامزة من خلال الأداء اللسفوي في التعسبيسر الكنائي، وهو على صواب فسي ذلك حتى لا تشميم الأشياء ويُحمل التعبير على غير ما يحتمل ١٤٠٠.

ويضرب ابن الأثير مثلاً للجامع بالآية الكريمة: ﴿إِنْ هَلَا أَخِي لَهُ مِسْعٌ وَمِسْوُنَ نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةً وَاللهِ الْمَالِمَةِ اللهِ اللهُ عَن النساء، والوصف الحامع بينهما هو التأنيث، ولولا ذلك لقيل في مثل هذا الموضع إن أخي له تسع وتسعون كبشا ولي كبش واحد، وقيل هذه كناية عن النساء، ومن أجل ذلك لم يلتفت إلى تأويل من تأول قوله تمالى: ﴿وَلَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ على حكم الكناية؛ لأنه تمالى: ﴿وَلَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ على حكم الكناية؛ لأنه

<sup>(1)</sup> المثل السائر 3، 51.

<sup>(2)</sup> منهج البلاغين في بحثهم لمصطلح الكناية، مجلة آداب المستنصرية، ص 56، العدد 10، 1984.

<sup>(3)</sup> المثل السائر 3، 52.

<sup>(4)</sup> رجاء عيد، فلسفة البلاغة بين الطنية والتطور، ص 428.

ليس بين الثياب والقلب وصف جامع. . . (1).

وقد تجور تسمية هذا الجامع بالتناسب الحاصل من عسلاقة المعنيين في الكناية، وهي تسمية لها مبرراتها المقبولة؛ باعتبار أن التناسب في النهاية هو إحدى خصائص الفن.

وتنفرد الكناية بأن المعنى فيها يجوز حمله على الحقيقة والمجاز، ومن ثم فإنها ليست مثل التشبيه، قوأما التشبيه فليس كذلك ولا غيره من أقسام المجاز؛ لأنه لا يجوز حمله إلا على جانب المجاز خاصة، ولو حمل على جانب الحقيقة لاستحال المعنى (<sup>(2)</sup>، على أن إرادة الحقيقة في الكناية قد يتحول بالمعنى إلى السذاجة والتفاهة، وخساصة إذا كان الشكل الأدبي الذي وردت فيه الكناية هو الشمر، قوكان ابن الأثير ومن دار في فلكه قد نسوا أو تناسسوا أن أي محط أدبي عال في فنيسته شعراً كان أم نثراً يتسحول إلى ثرثرة إذا حملناه على جانب الحقيقة <sup>(3)</sup>؛ فإرادة الحقيقة إذن تسقضي على البعد الرامز في الكناية وتتحول بها إلى حقيقة باهتة خالية من كل إيحاه.

حاول ابن الأثير تعريف الكناية تعريثًا لغويًّا، فقال: وواعلم بأن الكناية مشتقة من الستر؛ يقال: كنيت الشيء إذا سترته، وأجري هملذا الحكم في الألفاظ التي يُستر فيها المجار بالحقيقة فستكون دالة على الساتر وعلى المستور معاً... (4). واشتقاق الكناية من الستر رأيٌ فيها، وهو مسبوق إليه كما رأينا ذلك عند السكاكي، وقد تأول ابن الأثير رأيًا آخر، وهو وأنها مأخوذة من الكنية التي يقال فيها أبو فلان، فيإنا إذا نادينا رجلاً اسمه عبد الله وله ولد اسمه محمد فقلنا: يا أبا محمد، كان ذلك مثل قولنا يا عبد الله، فإن شئنا ناديناه بهذا أو شئنا ناديناه بهذا فكلاهما واقسع عليه (5)؛ فالكناية عنده إذن إما مشتقة من الستر أو من الكنية، والدليل على أنها من الستر: أن المجاز هو المستور فيها، لأن الحقيقة هي التي تُعهم أولاً بخلاف المجاز الذي يُعهم بالتدبر والفكر.

وأما دليل اشتقاقها من الكنية فالأن عبد الله هو حقيقة هذا الرجل، وأما أبو محمد فإنه طارئ عليه بعد عبد الله؛ لأنه لم يكن له إلا بعد أن صار له ولد اسمه محمد (6).

<sup>(1)</sup> المثل السائر 3، 53.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 3، 51.

<sup>(3)</sup> منهج البلاغيين في بحثهم لصطلح الكتابة، مجلة آداب المستصرية، ص 56، العدد 10، 1984.

<sup>(4)</sup> المثل السائر 3، 53.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق 3، 53.

<sup>(6)</sup> المثل المسافر 3، 53

ولا يكاد ابن الأثير يصل إلى نتيجة مقنعة بشان اشتقاق الكناية؛ لأنه لم يستقر على رأي واحد فيهما.

والكناية عند ابن الأثير جزء من الاستعارة، ونسبتهما إلى بعضهما نسبة الخاص إلى العمام؛ فكل كناية استعارة، وليس كل استعارة كناية (1). ومن المرجع أن ما يجمع الاستعارة والكناية هو أنهما متفرعان من المجاز، ومنحدران منه، وأن المخالب على بنيتهما هو الدلالة المقصودة التي تقف وراء الدلالة الطاهرة؛ يقول رجاء عيد: فابن الاثير يعد الكناية جزءا من الاستعارة من ناحية أن هناك دلالة وراء هذه الدلالة الظاهرة، وعلى رغم أننا لا نوافقه في زعمه بأن كل كناية استعارة، وليس كل استعارة كناية، فإننا نذكر أنه حاول التنفرقة بعسورة أخرى حين جعل الكناية من المجاز، وكذلك الاستعارة، وقد حدد ابن الأثير تلك الفروق أيضًا في:

الخصوص والعموم، والصريح، والحمل على جانب الحقيقة والمجاز، وما دامت الاستعارة جزءاً من المجارد، ولا بد من توجيه النظر إلى أنه مسبوق في اعتباره الاستعارة والكناية من المجاز، إذ هو يترسم خطا غيره كالثمالي في كتاب الروضة الفصاحة (4).

ولا يفتاً ابن الأثير ينبه إلى تداخل الكناية مع الاستعارة في بعض الأحيان؛ فإن منها ما يجور أن يكون كانية، ومنها ما يجور أن يكون استعارة، باعتبار النظر إليه بمفرده أو إلى ما بعده، ويضرب مشلاً لذلك بقول نصر ابن سيار، وهو يحرض بني أمية عند خروج أبى مسلم(5):

أرى خللَ الرساد وميضَ جمر ويوشك أن يكون له ضرامُ فإن السنار بالزنديسن تسورَى وإن الحرب أولها الكلام أقول من التعجب: ليت شعري أأيضاظ أسيسة أم نيسام ؟

<sup>(1)</sup> المثل السائر 3، 55

<sup>(2)</sup> فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور، ص 428.

<sup>(3)</sup> المثل السائر 3، 55

 <sup>(4)</sup> قال الثمالبي: •رمما يتصل بالاستعارة أيضا التمثيل والكناية؛ لاشتراك الثلاثة في كونها مجارًا، وفي كونها كالفرع للتشبيه الذي هو حقيقة بلا خلاف بين علماء البيان، فلذلك ألحق بهاه. روضة الفصاحة، ص 44.

<sup>(5)</sup> المثل السائر 3، 55 رما بعدها.

فإن هـــبّوا فللك بقاءُ مُــلك وإن رقدوا فإنى لا أنام(١)

فهو برى أن البيت الأول كناية؛ لجواز حمَّله على جانبي الحقيقة والمجاز، على أنه إذا نظرنا إلى كل الأبيات تبين لنا أنه - أي البيت الأول - استصارة، باعتبار المعانى الواردة في الأبيات الآخرى التالية.

قام ابن الأثيـر بتقسيم الكناية قسمين هما: ما يحُـسن استعماله، ومــا لا يحُسن استعماله، وهي قسمة تنبني على ما يبدو، على القيم الخلفية؛ لكونه يقول في القسم الأخير: ﴿فَإِنَّهُ لَا يَحْسَنُ اسْتُصْمَالُهُ } لأنه عيب في الكلام فاحش؛ وذلك لـعدمُ الفائدةُ المرادة من الكناية فيه، ويضرب له مثلاً بقول الشريف الرضي يوثي امرأة: إن لم تكن تصلاً فغمد نصال<sup>(2)</sup>

وفى هذا من سوء الكـناية ما لا خفـاء به؛ فإن الوهم يسبق فـي هذا الموضع إلى ما يقبح ذكره. . .

وقول المتنبي:

إني على شغفي بما في خمرها الأعفُّ عمَّا في سراويلاتها وهذه كناية عن النزاهة والعفة إلا أن الفجور أحسن منها<sup>(3)</sup>.

وقد أورد أبو هلال العسكري البيت الآخير في الصناعتين، ونبَّه على ما فيه من عيب يفضل السكوت عنه.

وهناك من قسَّم الكناية إلى ثلاثة أقسام؛ وهي: التمثيل والإرداف والمجاورة(4). ولم

(1) جاء بحاشية المثل السائر 3، 56 ما يلي: فكان نصر بن سيار واليًّا على خبراسان لهشام بن عبد الملك، وقند بعث إليه ينهله الأبينات ليتحلر فنهما ذيوع السنخسط علنى بني أسينة هناك وانتشبار الدعنوة لبني العباس. . . ، ، والأبيات في العقد الفريد 4، 478.

(2) جاه بحاثية المثل السائر 3، 70 ما يلي: «البيت في الديوان هكذا:

إلا يكن نصلاً فغمد تصبول فالته أحداث الزمان بغول اد لا يكن بابي شبول ضيغم تدمي أظافره فأمَّ شبول

في تعزية أبي مسعيد على بن مسحمد بن أبي خلف عن أخت له توفيهت. وراجع ديوان الشريف الرضي 2، . 187

(3) المثل السائر 3، 70، 71.

(4) قاما السمثيل فهو •أن تراد الإشارة إلى مسعنى، فيوضع لفظ لمنى آخر، ويكون ذلك مـثالاً للمعنى الذي أريلت الإشارة إليه ا كـقولهم: فلان نقى الشوب، أي منزه من العيوب. وأما الإرداف: فسهو أن تراد الإشارة إلى معنى، فيوضع لفظ لمعنى آخر، ويكون فلك إردافاً للمعنى الذي أربدت الإشارة إليه ولازما له ؛ كلولهم: فلان طويل النجاد، أي طويل القامة، فطول النجاد رادف لطول القامة ولازم له. . .

وأما للجاورة: فهي أن تريد ذكر الشيء فتتركه إلى ما جاوره، كفول عنترة:

بزجاجة صفراء ذات أسرة قرنت بأزهر في الشمال مفدم يريد بالزجاجة الحمر، فذكر الزجاجة وكني بها عن الحمر؛ لأنه مجاورة لها،. المثل السائر 3، 58. يرنص ابن الأثير بهذه القسمة؛ لأنها لا تبين الحدود الفاصلة الفعلية بين تلك الأنواع؛ «لان من شرط التقسيم أن يكون كل قسم منه مختصًا بصفة تفصله عن عموم الأصل؛ كقولنا: الحيوان ينقسم أقسامًا منها الإنسان؛ وحقيقته كذا وكذا، ومنها الأسد؛ وحقيقته كذا وكذا، ومنها الفرس؛ وحقيقته كذا وكذا، ومنها غير ذلك، وهاهنا لم يكن التقسيم كذلك، (1).

وعنده أن التمثيل يظهر جليًا في الآية الكريمة م﴿ إِنَّ هَذَا أَخِي لُهُ تِسَعُّ وَتِسَعُونَ نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةً واحدةً ... ۞ ﴾ [ص] فقسد أراد الإشارة إلى النساء فمسئّلهن بالنعاج، وهكفا يجري الحكم في جمعيع ما يأتي من الكنايات، على أن هذا التعثيل قسد يأتي مناسبا للمعنى المكنى عنه، وقد يكون دون ذلك.

وأما الإرداف فتكون الكناية دليلاً فيـه على المكنى عنه ولازمة له، بخلاف غيرها من الكنايات؛ مثل قولهم: طول النجاد دليل على طول القامة ولازم له.

ومن لطيف هذا الموضع ما يأتي بلفظة «مـثل»؛ كـقول الرجل إذا نسفى عن نفسه القبـيح: «مثلي لايفـعل هذا»؛ أي أنا لا أفعله، فنفى ذلـك عن مثله، ويريد نفـيه عن نفسه لا مُحالة (2).

وقد حاول ابن الأثبر أن ينزع نزعة أدبية في تناوله للكناية - رغم ما يبدو عليه من تعلق بأهداب المنطق - فاكثر من الشواهد(3) وضرب الأمثلة من القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف وكلام العرب؛ ومنه قوله تعالى: ﴿وَأُورَكُمُ أَرْضَهُمْ وَمَارُهُمْ وَالْوَالْهُمْ وَأَوْلَا لُمْ تعَقُّرها ... ﴿ ﴾ [الاحزاب]، والارض التي لم يطأوها كناية عن مناكع النساء؛ وذلك من حسن الكناية ونادره، وقوله تعالى: ﴿ أَنْوَلُ مِنَ السَّمَاهِ مَاءٌ فَسَالَتُ أَوْمِيَةً بِقَلْوِهَا فَاحْمَلُ السِّلُ زَبِدًا رَابِها ... ﴿ ﴾ [الرعد] فكنى بالماء عن العلم، وبالادوية عن القلوب، وبالزيد عن الضلال.

ومن كنابات الرسول ﷺ قوله: (رويدكَ سوقكَ بالقوارير، يريد بذلك النساء، فكنى عنهن بالقوارير؛ وذلك أنه في بعض أسفاره وغلامٌ أسود اسمه انجشة يحدو، فقال له: يا أنجشة رويدك سوقك بالقوارير، وهذه كناية لطيفة.

ومن الكنايات عمًّا يتعلم التصريح به قولهم في شرط إقامة الحد على الزانيُّ وهو أن يُشهد عليه برؤية الميل في المكحلة، وذلك كناية عن رؤية الفرج في الفرج.

<sup>(1)</sup> المثل السائر 3، 59.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 3، 59.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 3، 62 وما بعدها.

ويكنون عن العداوة بقولهم: لبس له جلد النمر. وتكني العرب في أمثالها عن المرأة الحسناء في منبت السوء بقولهم: إياك وصقيلة الملح؛ لأن عقيلة الملح هي اللؤلؤة تكون في البحر، فهي حسنة وموضعها ملح.

ومن الإنصاف - بعد أن اتضع منهج ابن الأثير - أن نعزف بتغليبه الأنجاه الأدبي في دراسة مسائل البيان، ومنها الكناية، مستعينًا في ذلك بملكته الأدبية، وذوقه المثقف، حتى قال محصود شيخون عن دراسته للكناية: «ولقد اثجه في دراسته لها اتجاهًا ادبيًا، اعتمد فيه على ذوقه وحسه، فأكثر من الشواهد الأدبية، وخرجها تخريجًا حسنًا، وحللها تحليلاً جميلاً جمع فيه بين الروعة الأدبية، والدقة العلمية، وبين الحسن والقبيح مع الإقلال من القراعد والابتعاد عن الإغراق في التقسيمات والتغريعات (1). وهو اتجاء موازيًا للاتجاه التغريري الذي رسخه السكاكي، وأخذ به علما، البلاغة من بعده.

تناول ابن الأثير التعريض وقام بتعريفه بقوله: «وأما التعريض: فهو اللفظ الدال على الشيء من طريق المفهوم بالوضع الحقيقي والمجاري، فإنك إذا قلت لمن تسوقع صلته وممسروفه بغيسر طلب: والله إني لمحتاج، وليس في يدي شيء، وأنا عريان والبرد قد آذاني؛ فإن هذا وأشباهه تعريض بالطلب، وليس هذا اللفظ موضوعاً في مقابلة الطلب لا حقيقة ولا مجازا، إنما دل عليه من طريق المفهوم. ... (2). وهو تعريف اصطلاحي شفصه بما يقرب فهمه من الافعان، وزاد في تجلية معناه في اللغة بقوله: «وإنما سمي التصريض تعريضاً؛ لأن المعنى فيه يُفهم من عُرضه أي من جانبه، وعُرض كل شيء جانبه، (3). وقد جاء في خطبة التكاح؛ كقولك للمرأة: إنك خلية، وإني لعزب، فإن حانبه المنكاح حقيقة ولا مجازا (4).

وعندما بحث صلته بالكناية ظهر له الفرق بينهمــا من بعض الوجوه التي تُجمل فيما يلي:

إن التعريض أخفَى من الكناية؛ لأن دلالة الكناية لـ فظية وضعية من جهة المجاز، ودلالة التعريض من جهة المفهوم لا بالوضع الحقيقي ولا المجازي. وتجد الكناية تشمل اللفظ المرد والمرتب منا، وأما التعريض فإنه يختص باللفظ المركب. وإذا كان التعريض

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 29، 30.

<sup>(2)</sup> المثل السائر 3، 56.

<sup>(3)</sup> المصكر السابق 3، 57.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق 3، 56، 57.

هو اللفظ الدال على الشيء من طريق المفــهوم بالوضع الحقيقي والمجـــاري، فإن الكنايةً كلُّ لفظة دلَّت على معنى يجوز حمله على جانبي الحقيقة والمجار<sup>(1)</sup>.

وبذلك يتضع أن التعريض ليس نوعًا من أنواع الكناية كما هو الشان عند بعض البلاغيين، وإن كان يجمعهما الستر والخفاء، ورغم أن التعريض ليس من قبل المجاز مثل الكناية إلا أنهما يتصلان بأعلى مستوى الخطاب اللساني، ونعني به مستوى البلاغة. وتعمدى بحث ابن الأثير الكناية والتعريض في اللغة العربية إلى اللغة السريانية والفارسية، فقال: قواعلم أن هذين القسمين من الكناية والتعريض قد وردا في غير اللغة العربية، ووجدتهما في اللغة السريانية، فإن الإنجيل الذي في أيدي النصارى قد أتى منهما بالكثير. وعا وجدته من الكناية في لغة الفرس: أنه كان رجل من أساورة كسرى وخواصه، فقيل له: إن الملك يختلف إلى امرأتك، فهجرها لذلك وترك فراشها، فا سبب فأخبرت كسرى، فدعاه وقال له: قد بلغني أن لك عينًا وأنك لا تشرب منها، فما سبب ذلك؟ قال: أيها الملك: بلغني أن الأسد يردها فخفته، فاستحسن كسرى منه هذا الكلام، واستي عطاءه (2).

ومن المؤسف أن نجد ابن الأثير ينصرف عن التعليق على هذه الإشارات الخاطفة، فلا يكاد يتوقف عند التأثير المتبادل بين البلاغة العربية والبلاغة السريانية ما وجهده وما أبعاده؟ خاصة وأن كلاً منهما لغة سامية، وكلاً منهما لغة كتاب ديني منزل من السماء. ومعلوم أن بلاغة الغرس تأثرت في نشأتها وتطورها ببلاغة العرب، مثل كتاب «ترجمان البلاغة» الذي «اعتمد اصتمادًا كبيراً على مؤلفات عربية وصرَّح بسنقله عن بعضها، كما نجد الوطواط ينقل كشيسراً من تعريفاته وشواهده من الكتب العربية، والمعروف أن مصطلحات البلاغة الفارسية كلها عربية خالصة»(3)

ولسنا ندري هل أن الكناية في البلاغة العربية لها نفس خاصيات الكناية في السريانية والفارسية؟

<sup>(1)</sup> المثل السائر 3، 57

<sup>(2)</sup> المثل السائر 3، 7.

<sup>(3)</sup> محمد بن عمر الرادوياتي، ترجمان البلاغة، التقديم بقلم محمد نور الدين، ص 7.

وأما كـتابه الثاني وهـو «كفاية الطالب في نقـد كلام الشاعـر والكاتب» فتناول فـيه الكناية تحت مـا أسماه ببـاب الإشارة، وقـد جعلهـا أنواعًا؛ منهـا: التفخـيم والإيماء، والتعريض والتلويح، والكناية والتمثيل، والرمز والتورية.

ويغلب على الظن أن هذا الساب أخذه من كتباب «العمدة»؛ لأنبنا نجد الأنواع التي ذكرها هي نفسها التي وردت تحت باب الإشارة في كتباب «العمدة» مع فارق هين يتمثل في بعض الإضافات التي أضافها ابن رشيق ومنها: الحذف، واللمحة، واللحن، واللغز، والتربية (1).

فسمن الإشسارة: السعريض؛ كسقسوله عسر وجل: ﴿ فَقُ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيرُ الْكَرِيمُ ۞ ﴾ [الدخان]، نزلت في أبي جهل؛ لأنه قسال: ما بين أخشبيسها - يعني مكة - أعزّ مني، ولا أكرم. وقيل: بل خُوطب استهزاءً، وقال كعب بن زهير:

## في فتية من قريش قال قائلهم ببطن مكة لما أسلموا: زولوا

فمرض بعسم، وقسيل بأبي بكر، وقيل: بل برسول الله ﷺ (2)، والمثالان وردا بكتاب «العمدة»، بحيث اكتفى ابن الأثير فيهسما بالنقل، وكنت أتمنى لو أنه أفاض في تعريف التعريض والشرح والتعليق على المثالين، ولكنه لم يكلف نفسه عنا، ذلك.

وابن الأثير لم يشر إلى مصادره التي أخذ منها، وهو ما حدا بالنبوي عبد الواحد شعلان \_ محقق الكتاب \_ إلى أن يقول: «وسوف يرى القارئ أنه قد يورد بعض الأراه غفلاً عن ذكر أصحابها، وهذا يجعل القارئ المبتدئ يظن أنها لضياء الدين. . . وهو في الحقيقة قد اتبع الطريقة التي سار عليها ابن رشيق في العمدة . . . (3).

ومن الإنصاف القبول إنه اعتمـد اعتـمادًا يكاد يكون كليًّا على ابن رشيق في باب الإشارة حتى لَيْعَدُّ من التابعين له.

ومن الإشارة «الكناية والتمثيل»؛ كقول ابن مقبل - وكان يبكي أهل الجاهلية - فقيل له في ذلك فقال:

<sup>(1)</sup> العمدة 1، 302 رما بعدها.

<sup>(2)</sup> كتاب اكفاية الطالب في نقد كلام الشاعر والكاتب، ص 202.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، مقدمة التحقيق، ص 18.

# وما لي لا أبكي الدبـــارَ وأهلَـهـا وقد رادها روّادُ عَكُ وحمبـرا وجاء قطا الأحباب من كل جانب . فوقع في أعطانها ثم طيرًاه (1)

وليس فيما أورد هنا كبير فائدة تذكر؟ لأنه مسبوق فيه من غيره مثلما هو مسبوق أيضًا في التورية التي هي من الإشارة؛ إذ أعاد سا قاله المؤلفون بقوله: وهي في أشعار العرب كناية بشاة أو شجرة، أو بيضة أو نعجة، أو ما شاكل هذا؛ كقول عنترة:

يا شاة ما قنص لمن حلَّت له حرمت عليَّ ولينها لم تحرم

أراد امرأة يهواها، وقيل: أراد عبلة، وكانت امرأة أبية، وقيل: كانت جارية؛ ولذلك حرَّمها على نفسه.

والعرب تسمي المهاةَ شاةً ونعسجة، وفي الكتاب العزيز﴿إِنَّ هَذَا أَضِ لَهُ تِسْعُ وَتِسْعُونَ نَفْجَةً وَلِي نَفْجَةً واحِدةً ... ۞ ﴾ [ص] كنى بالنعجة عن المرأة. . . وقال الكندي: وبيضة خدر لا يُرام خباؤها - تمتعتُ من لهو بها فيرُ معجل

كنى بالبيـضة عن المرأة. وقد يورى عن الشيء بما يوهم أنه هو، وهو سَـميه، وهذا النوع هو مذهب المحدّثين في التورية غالبا، وقد ورَّت العرب بذلك؛ قال الحطيئة:

إذا حُدِّثُ أن الذي بي قاتلي من الحب قالت: ثابت ويزبده(2)

فأما التورية بمعنى الكناية، فإنها مجئ الكناية على سبيل التشبيه، ولعلها تتداخل مع الاستعارة، وبكثر هذا النوع في الكناية عن المرأة، وقد كان كثير الوقوع في كلام العرب إباء وسترا لاسم المكنى عنها، وهو مذهب كانت تفرضه تقاليد المجتمع وأعرافه. ويوجه ابن الاثير النظر إلى مذهب المحدكين في التورية، فهم لا يذكرون الشيء، وأنما يكتفون بوصف من أوصافه أو بما تسمى به، ولعله شبيه بالاسم والكنية في الاشخاص، إذ ربما عدن ذكر الاسم إلى الكنية؛ لأغراض التفخيم أو التفاول أو ما شابه ذلك.

تناول ابن الأثير الكناية والتعريض واستوفى دراستهما بشكل يشهد له بسراعة التحليل ودقة الحكم والتقدير، فلم يسرك أساسًا هامًّا في التعبير الكنائي إلا أفاض القول فيه وأبان عن دوره. ورغم اعتماده في كتابيه على أهم كتب البلاغة إلا أنه

<sup>(1)</sup> كتاب اكفاية الطالب في نقد كلام الشاعر والكاتب، ص 202.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 204، 205، وبيت الحطيئة بديواته، ص 286.

تغاضى عن الإشارة إلى بعضها، وقد كان في ذلك مسايرًا - على ما يبدو - لنهج بعض المؤلفين الذين يتعاملون مع تراث غيرهم على أنه ملك مشاع:

واما الذي يُحسب لابن الأثير حقًا فهو أنه نهج في بحثه نهجًا ادبيًا في زمن اتجهت البلاغة فيه على يد السكاكي إلى الطريقة التقريرية التي تهتم بالقواعد أكثر من اهتمامها بالشواهد...<sup>10</sup>. ولم يُكتب لطريقة ابن الأثير ومن كان يسيسر في ركابه أن تستمر على ما يبدو - إذ كانت الغلبة للطريقة التقريرية التي عنيت بالتلخيصات والاختصارات والحواشي، وكانت محاولة التعرف على طريقة من الطرق تقتضي الإلمام بالطريقة المقابلة حتى يتسنى النفاذ إلى جوهرها.

<sup>(1)</sup> مصطلحات بياتية، ص 197.

#### الفصل الثالث

#### جهود البلاغيين إبان القرن السابع والثامن والتاسع

♦ لم تكد إشارات الإمام عز الدين بن عبد العزيز بن عبد السلام السلمي (ت 660 هـ) تُهمل الوقوف عند الكنايات في آي القرآن الكريم في كتابه «الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجازه؛ حيث تدل مسلاحظاته على أنه تناول بعض الآي دون أن يذكر المصطلح أو يتطرق إليه بالدراسة والتحليل، ومن أمثلة ذلك قوله: «وأسا التعبير بالغانط، وهو المكان المنخفض، عمًّا يخرج من الإنسان في قوله تعالى: ﴿... أوجاء أحد منكم من الفائط... ﴿ إلى النساء ] (النساء ] (النساء عميًا يستقبح ذكره بالغائط، وهو البول وما يتبعه. والغائط هو المكان المطمئن من الأرض تأدبًا وتنزيهًا عميًّا لا يحسن التفوه أو مخاطبة الناس به.

ومن اللافت أنه يورد بعض أمثلة الكناية عمت ما أسماء البالتجوزه؛ كقوله في النوع العاشر: «التجوز بنفي النظر عن الإذلال والاحتقار؛ لأن الاحتقار بالشيء يلازمه في الغالب الإعراض عنه، ومشاله قوله تعالى: ﴿ ... ولا يَنظُرُ إِلَهُمْ يَوْمُ الْفَهَانَةُ ... ﴿ ... ولا يَنظُرُ إِلَهُمْ يَوْمُ الْفَهَانَةُ ... ﴿ ... ولا يَنظُرُ اللهِ وقد الله على الرمخشري هذا النوع «بالمجاز عما وقم كناية» (3).

ومن أمثلة ما لم يعلق عليه واكتفى فيه بالإنسارة قوله: «النوع الثانسي عشر: التعبير بالدخول عن الوطه؛ لأن الضالب من الرجل إذا دخل بامراته أنه يطؤهسا في ليلة عرسها؛ ومثاله قوله: ﴿ ... وَرَبَّابُكُمُ اللَّتِي فِي خُبُورِكُم مِن نَسَائِكُمُ اللَّتِي دَخَلَتُم بِهِنْ فَإِن لَمْ تَكُونُوا دَخْلُتُم بِهِنْ فَلَا جَنَاحَ عَلَيْكُمُ اللَّهِي وَخَلَتُم بِهِنْ فَإِن لَمْ تَكُونُوا دَخْلُتُم بِهِنْ فَإِنْ عَلَيْكُمْ ... ﴿ ٢٠ ﴾ [النساء] (4).

وقال الزمخشري في تفسير الآية الكريمة ﴿وَخَلْتُم بِهِنْ﴾: •ما معنى دخلتم بهن؟ قلت: هي كناية عن الجسماع، كقسوله بنى عليها وضسرب عليها الحسجاب، يعني أدخلت موهن السسر، والباء للتعدية، واللمس ونحوه يقوم مقام الدخول عند أبي حنيفة. . . •(<sup>2)</sup>. فلعله إذن قد اتكا على الزمخشري في تفسير مدلول الكناية، خاصة وأن أسلوب كنايات القرآن بمثابة النهج الذي ارتاده العلماء وأرباب البيان يقتدون به؛ لما حواه من التنزيه عن التصريح بما لا يحسن ذكره أو التلفظ به؛ ففيه آداب، وفيه صون للنفوس والاعراض.

الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجاز، ص 109.

<sup>(2)</sup> وراجع «الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع للجاز»، ص 110.

<sup>(3)</sup> الكشاف 1، 182.

<sup>(4)</sup> راجع «الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجازه، ص 110.

<sup>(5)</sup> الكشاف 1، 239.

وإنك إذا تأملت كتابه وجدته المعقد فصولاً خاصة لبعض أنواع المجال مثل مجالا التضمين ومجالا اللزوم الذي جعله ستة عشر نوعًا عدَّ منها الكناية، ومجالا التشبيه اللي يذكر له مائة وتسعة أنواع ... ه (1) و وذلك بحسب مجيئه في القرآن الكريم، وإن يكن يغلب على عمله طابع المعرض والتصنيف والدراسة غير المتأنية، وهو إذا أدرج الكناية ضمن مجالا اللزوم فإنه قبال عنها في موضع آخر: "والظاهر أن الكناية ليست من المجالا الاتها استعملت اللفظ فيما وضع له، وأرادت به الدلالة على غيره، ولم تخرجه عن أن يكون مستعملاً فيما وضع له، وهذا شبيه بدليل الخطاب في مثل قوله تعالى: في أن يكون مستعملاً فيما وضع له، وهذا شبيه بدليل الخطاب في مثل قوله تعالى: والعرجاد ... ه (2)؛ وهي ليست من المجالا الأنها أن ... عن إلاسراء]، وفي مثل نهيه عن التضحية بالعوراء المحقيقي كما هو معلوم. ويغلب على الظن أنه اقتبس فكرة ادليل الخطاب من عبد المقيقي كما هو معلوم. ويغلب على الظن أنه اقتبس فكرة ادليل الخطاب من عبد القاهر الجرجاني، وذلك في حديثه عن بلاغة الكناية، ومن ثم فإننا نستبعد الرأي القائل بعدم اطلاعه على مؤلفات شيخ البلاغين مثلما يذهب إلى ذلك عبد المزيز ياسين الذي يقول: الم يحدد المز المفاهيم والمصطلحات البلاغية تحديدًا واضحًا، ومن ثم نستطيع أن نقول: إنه لم يطلع على كتابي الإمام هبد القاهر الجرجاني، فضائم عن الإمام الكاكيه (3).

وقد نشاطره الرأي في عدم تحديد المصطلحات بالشكل الذي يميزه عن باقي صور البيان. وأما الأمثلة والشواهد التي ساقها فاكثرُها وردت بكتب البلاضة العربية؛ ومنها وقول إحدى النسوة في حديث أم زرع: وروجي رفيع العسماد، طويل النجاد، عظيم الرماد، قريب البيت من النادة، كنتُ برفعة عماده عن شرفه، ومنزلته؛ لأن رفع العماد يلازم الشرف فالبًا، وكنت عن طول قامته بطول نجاد سيفه؛ لأن من طالت قامته طال نجاد سيفه، وكنت بعظم رماده عن كثرة ضيافته وإطعامه؛ لأن الرماد لا يعظم إلاً عن كشرة الطبغ والإحراق للحطب الكثير، وكنت بقرب بيته من المجلس عن كرمه؛ لأن البخلاء كانوا يبعدون بيونهم عن المجلس؛ كي لا يستبعوا الأضياف منه، وكانوا ينزلون في المواضع المنخفضة، كي لا يراهم الضيفان فيأتوهم، ولذلك قال طرفة:

ولستُ بحلال التلاع مخافة ولكن متى تسترفد القوم أرفدُ

<sup>(1)</sup> عبد العزيز أبو سريم ياسين، منهج العز بن عبد السلام في البحث البلاغي، ص 15.

<sup>(2)</sup> الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجاز، ص 113.

<sup>(3)</sup> منهج العز بن عبد السلام في البحث البلاغي، ص 34.

والتبلاع جمع تلعبة، وهي من الأضيداد، يطلق على الارتفياع والانخفياض (1)، وبذلك احتوى النص على أربع كنايات من نوع كناية الصفة.

ونحن نشاطر الدارسين فيسما يذهبون إليه بشأن قلة الأسئلة والشواهد التي لم يكلف نفسه عناء شرحمها وتحليلها بما يكشف هن بلاضة التعبير الكنائي؛ قمال يوسف أبو العدوس: «لم يكثر من الأمثلة، ولم يقف عندها وقفة مشأنية يبين ما فيسها من الحسن والقبح،(2).

وربما كان حظ استشهاده من الشعر من الأمور اللافتة في تلك الأمثلة؛ فلم يتعد البيت السعري الواحد. ويعلق عبد العزيز ياسين على ذلك بقوله: «لم يتعلق الرجل بالاستشهاد الشعري - إلا في القليل النادر - وكأني به وهو عالم من علماه الأصول، ينزه كتابه الذي خصصه للقرآن عن أن يكون فيه شعراً)(3).

والرأي عندي أن قلة شواهده؛ سواء الشعرية منها أو النثرية تعد من المآخذ التي توجه إليه في أغلب فصول الكتاب، وهي مآخذ تتعلق بمنهجية التأليف.

وقد امتار أسلوبه بغلبة طابع الأدبية عليه، فلم يكن جانًا نابيًا أو ركيك العبارة، وقد أبرر تلك المزية في الأسلوب مع بعض المآخذ محمود شيخون بقوله: ففقد أورد حديث أم درع وكشف عما فيه من الكتابات بأسلوب جمع فيه بين الروصة الأدبية والدقة الملمية، إلا أنني آخذ عليه أنه لم يضع تعريفًا للكناية (4). هذا إذا أضفنا إلى ذلك عدم ذكره لأقسامها وبلاغتها، والفرق بينها وبين المجار.

تناول عزُّ الدين بن عبد السلام الكناية ضمن إشاراته لمجازات القرآن الكريم، وعادةً ما كان يكتني بذكر المثال والمشاهد، ولا ينص على أنه من الكناية، غير أنه وفي الباب السادس عشر عمرض لها بعمد أن أورد أمثلة قليلة منهما، ونص على أنها ليسمت من

 <sup>(1)</sup> الإشارة إلى الإيجاز في يعفى أتواع للجاز، ص 113. وبيت طرفة من معلقاته، كما في شرح المعلقات.
 السبع للزوزني، ص 190، مطلعها:

شرح المعلقسات السبع، ص 169، والتلعة: مسا ارتفع من مسسيل الماء واتخفض من الجبسال أو قواد الأرض، والجمع التلعات والتلاع. والرفد والأرفاد: الإحاثة والاستعاثة؛ المصفو السابق، من 190.

<sup>(2)</sup> المجاز المرسل والكنابة الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 159.

<sup>(3)</sup> منهج العز بن عبد السلام في البحث البلاغي، ص 29.

<sup>(4)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 33.

المجار، ومن المرجح أنه لم يشأنَ في دراستها؛ لأن غرضه كمان بحث ظاهرة المجازات القرآنية كما يبدو من عنوان كستابه، كما استاز أسلوبه بغلبة النزصة الأدبية التي تغلب الذوق، وتعتمد على الحس الفني في دراسة النصوص.

• ونجد من علماء القسرن السابع الهجري ممن عنى بالتعبير الكنائي عبد الوهاب بن إبراهيم الزنجاني كـان حيًّا (سنة ٦٦٠ هـ) مـؤلف كـتاب (مـعـيــار النظار في علوم الاشعاره، وقد خص القسم الثاني من الجزء الثاني منه بعلم البديع الذي يعني عنده ما كان يعنيه عند ابن المعتز؛ أي البلاغة بعلومها الثلاثة، وهي: المعاني، والبيان، والبديم. ويظهر أن كتابه قصــد فيه إلى الاختصار والتهذيب على عــادة ما كان يجري في أوساط علماء البلاغة بعد السكاكي من اختصار وتلخيص لاهم مؤلفات البيان العربي، وحسبنا في هذا أن نعلم قوله في خطبة الكتابُ: «أردت أن أصنف في هذه الفنون مختصرًا، مهذبَ المباني، منصقولَ المعاني، بحيث يسهل على المبتندئ حفظه، ويعظم عند المنتهى نفعه، جامعًا فيه أصول هذه العلوم وفسروعها، على وجه الاختصار والإيجاز، من غير تطويل عمل، أو اقتصار مخل؟(1)؛ فله غايتان: الأولى علمية، والأخرى تعليمية، وهما شيئان لا ينفسلان عن بعضهما، ولا يتعارضان لدى أغلب العلماء الذين سخَّروا انفسهم لخدمة العلم، وتدريب الناشئة. ولقد تناول الكناية والتعريض ضمن الفنون البلاغية التي ذكرها، وجمعها تحت مصطلح البديم. فبدأ بتعريف الكناية بقوله: واللفظة إذا أطلقت، وكان الغرض الأصلى غير معناها، فلا يخلو: إما أن يكون معناها مقصودا أيضًا ليكون دالاً على ذلك الغرض الأصلي، وإما أن لا يكون كــذلك؛ فـالأول هو الكناية، ويقال له الإرداف أيضًا، والثاني: المجار؛(<sup>(2)</sup>؛ فالكناية تشــترك مع المجاز فى غرض إطلاق الكلمة؛ فإذا قصد منه الدلالة على الغرض الأصلى فهو الكناية، وإذا لم يقصــد فهو المجاز. والـكناية بهذا ليست من المجــاز، كما أن تسمــيتهــا بالإرداف يعود الفضل فيه إلى قدامة بن جعفر، الذي «فرَّعه من باب انتــلاف اللفظ مع المعنى وسماه هذه التسمية. . . ا<sup>(3)</sup>. وقد تطورت دلالة الإرداف فيما بعد حتى أصبح البلاغيون يفرقسون بينه وبين الكناية، كالسميوطي الذي عسده من أنواع البديع التي تشب الكناية، ويكمن الفرق بينهما في الانتقـال من لازم إلى ملزوم في الكناية، بينما يتم الانتقال من

<sup>(1)</sup> كتاب حيار النظار في علوم الأشعار 1، 2.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 2، 37. الظاهر أن البلاغيسين أولعوا بهذا التعريف حستى وجدنا النويري (توفي 733 هـ) يورده في نهاية الارب 7، 59.

<sup>(3)</sup> إنعام فوال حكاوي، المعجم المقصل في علوم البلاغة البديع والبيان والماني، ص 55، 56.

المذكور إلى المتروك في الإرداف<sup>(1)</sup>.

أورد الزنجاني تمريف الكناية عند علماء السيان، وهو: «أن يريد المتكلم إثبات معنى من المماني فلا يذكره باللفظ الموضوع له في اللغة، ولكن يجئ إلى معنى هو تاليه وردفه في الوجود، فيومئ به إليه ويجعله دليه عليه (2). وهو نفس تصريف عبد المقاهر الجرجاني (3). ومن المرجع أن الزنجاني لخص باب الكناية كله من كتاب دلائل الإعجاز، كما تدل على ذلك كثير من الإشارات، ومنها الأمثلة التي ساقها ما عدا القليل؛ ومنها: هو طويل النجاد، وكثير رماد القدر، وهما من كنايات الصفة. وربما أورد أمثلة وردت بعض كتب البلاغة الاخرى؛ «كقوله تعالى: ﴿إِنَّ الذينَ كَفُرُوا بَعْدَ إِيَّائِهُمْ ثُمُ أَوْفَادُوا كُفُراً لَن بعض كتب البلاغة الاخرى؛ «كقوله تعالى: ﴿إِنَّ الذينَ كَفُرُوا بَعْدَ إِيَّانِهُمْ ثُمُ أَوْفَادُوا كُفُراً لَن يردف، وقول الشاعر:

بعیدة مهوی القرط إما لنوفل أبوها وإما عبد شمس وهاشم أراد أن يذكر طول جيدها فأتى بتابعه، وهو: بعد مهوى القرط.

وكقول امرئ القيس:

وتضحي فتيت المسك فوق فراشها نئوم الضحى لم تتطق عن تفضل

دلالة عن تنعمها، وأنها لا تخدم، بل لها من يخدمها، وأنها في بيتها لا تشد نطاقها للخدمة (4). وهذه الأمثلة وغيرها كبيت ليلى الأخيلية، والحكم الحضري وردت بكتاب قدامة «نقد الشعر»؛ بحيث تناولها بالتحليل والدرس وعلى أنها أمثلة للإرداف. ويرى الزنجاني أنه كلما غسمض المعنى الكنائي أو كثرت روادفه، عد أذلك عيباً في الشعر (5). وتبدو مسالة الغموض في هذا الموضع خلافية من وجهة نظر العلماء والدارسين؛ إذ الغموض هو المحبذ في الشعر؛ لأنه يستثير الحواس، ويوقظ الفكر والإحساس، وبالتالي ينقل المتلقي من موقف السلب إلى موقف الإيجاب.

قسَّم الرُّنجاني الكناية ورأى أنها تكون في المشبت، وهو كناية الصفـة أو الموصوف، كما هو الشـأن في الأمثلة السابقة، والتي لم يحـدُّها بحد تعيز بـه عن غيرها. وتكون

<sup>(1)</sup> الإتقان في علوم القرآن 2، 62، 63 فيتصرف.

<sup>(2)</sup> كتاب عيار النظار في علوم الاشعار 1، 37.

<sup>(3)</sup> دلائل الإعجاز، ص 52.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق 2، 37.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق 2، 37، وراجع نقد الشعر، بتحقيق كمال مصطفى، ص 159.

الكناية أيضًا في الإثبات، وهو ما يعرف بكناية النبة، فوهي ما إذا حاولوا إثبات معنى من المعاني لشىء فيتسركون التصريح بإثباته له، ويثبتون لما له به تعلق؛ كقولهم: المجد بين ثوبيه، والكرم بين برديه، وكقوله:

> إن السماحة والمروءة والندى في قبة ضويت على ابن الحشوج ومثله في النفي قوله يصف امرأة بالعفة :

ببيت بمنجاة من اللوم بينها إذا ما بيوت بالملامة حلت<sup>(1)</sup>

وقد يجتمع في البيت الواحد كنايتان، الغرض منهما واحد، ولكن لا يكون إحداهما كالنظير للأخرى، بل كل واحد منهما أصلٌ بنفسه؛ كقوله:

وما يك في من عيب فإني جبان الكلب مهزول الفصيل (2)

فكل ما ورد في أقسام الكناية من حد وأمثلة وشواهد هو لعبد القاهر الجرجاني بما في ذلك إشارته إلى ورود كنايتين في البيت الواحد، حيث يظن أنهما متماثلتان في الدلالة، في حين أن لكل منهما دلالتها الخاصة على الصفة. والأمر هنا شبيه برجلين يتدحان شخصًا ما بصفة واحدة مترسخة فيه كالشجاعة مثلاً، فربما اتفقت العبارات، لكن القصد والتقاسيم البادية عليهما مختلفة.

ولم يزد الزنجاني فيسما أورده على النقل والتسعنيف، اللهم عدم تفريف بين كناية الصفة والموصوف كما أشرنا إلى ذلك. والظاهر أنه كان مقتديًا بالجرجاني في كثير من آرائه؛ لكونه كان المتمثل برأيه في أكثر من موضع (<sup>(3)</sup> من كتابه، ولا غرابة في ذلك فإن كشيرًا من أبواب البيسان، ومنها الكناية قد استكملت جميع أركسانها على يديه من تعريف وتقسيم حتى عُدٌ كل من جاء مقتديا به.

والكناية في رأي الزنجاني ليست من المجاز؛ لأنك المعتبر في الفاظ الكناية معانيها الأصلية، وتفيد بمعانيها معتى ثابتًا هو المقصود، فتريد بقولك كثير الرماد حقيقة، وتجعل ذلك دليلاً على كونه جوادًا؛ فالكناية ذكر الرديف وإرادة المردوف<sup>(4)</sup>. وهو إذ لا يعتبر

تحل بمنجاة من اللوم بيتها إذا ما بيوت بالملمة حلت

<sup>(1)</sup> البيت في دلائل الإعجاز، ص 239، والمفضليات، ص 109، وقد ورد على الشاكلة التالية:

<sup>(2)</sup> كتاب اعيار النظار في علوم الأشعار، 2، 38.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، مقدمة التحقيق 1، 23.

<sup>(4)</sup> كتاب دعيار النظار في علوم الأشعار، 2، 39.

الكناية مجازاً يجاري بعض علماء البيان العسربي الذين يعتبرون إرادة المعنى الحقيقي هي الأساس في الكناية، كما يضيفون فرقًا آخر، وهو الانتقال فيها من اللازم إلى الملزوم، بخلاف المجاز الذي ينتقل فيه من الملزوم إلى اللازم، كما هو الشأن عند السكاكي.

واعترض الخطيب القزويني على السكاكي في الفرق الأخير، وقال: قوفيه نظر؛ لأن اللازم ما لم يكن ملزوماً يمتنع أن يستقل منه إلى الملزوم، فيكون الانتقال حينت فل ما الملزوم إلى اللازم، (1). ومن البين أن هذه المساحكات الفكرية هي التي قللت من وهج النمبير الكنائي، وقصرت خصائصه الإيحائية والدلالية على ذكر الشيء مع دليله، في حين أن تأثيره يفوق التمبير بالحقيقة والتصريح بالمعنى.

وتطرق الزنجاني للتعريسض؛ فقال في تعريفه: «وأما التعسريض: فهو تضمين الكلام دلالة ليس لها ذكر؛ كقولك: «ما أقبح البخل» تعرض بأنه بخيل، وكقول الحماسي: أيا ابن زيانة إن تلقنى لا تلقنى في النعم العازب

يعرض بأنه راع، وهي في اللغة خلاف التصريح (2). وهو تعريف جمع فيه بين المعنى اللغوي، باعتبار أن الكناية والتعريض خلاف التصريح، والمعنى الاصطلاحي، وهو أن التعريض يفهم من مضمون اللفظ والسياق. وليس في كلام الزنجاني ما يدل على الفرق بينه وبين الكناية، كما أنه لم يزد على إيراد مثال واحد منه.

ويختم الزنجاني حديثه عن الكناية بإبانة بلاغتها، ومزية التمبير بها عن الحقيقة بقوله: 
وأجمعوا على أن للكناية مزية على التصريح؛ لأنك إذا أثبت كثرة القرى بإثبات شاهدها ودليلها، وما هو علم على وجودها – فهو كالدعوى التي معها شاهد ودليل، وذلك أبلغ من إثباتها بنفسها، وإن كان لا يلزم من وجود اللازم وجود الملزوم، ولكن تجد اطمئان النفس حيثلد أكثر الأقار. وهو في أغلب هذه الأفكار معتمد على عبد القاهر الجرجاني الذي بين بدوره مزية الكناية على التصريح باعتبار ذكره الشيء مع دليله، وهو ما يجعل النفس تطمئن له أكثر من أنه لو ذكر وحده.

تناول الزنجاني الكناية والتعريض، وحاول تعريفهما بالاعتماد على آراء سابقيه،

<sup>(1)</sup> الإيضاع، ص 365.

<sup>(2)</sup> كتاب وعيار النظار في علوم الاشعار، 2، 39. العارب (ج) أعزاب، والعزيب: البعيد.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 2، 40.

ونخص ً بالذكر منهم الجرجاني، كما قام بتقسيمها وإبانة الفرق بينها وبين المجار معتبراً أنها ليست منه. ويظهر أنه أكـشر من أمثلة الكنـايات إكشـاراً لافتـًا، وقال من أمـثلة التعريض، كما بين مزية التعبير الكنائي على التـصريح، مستفيدًا في ذلك من كلام عبد القاهر.

ولا بد من التذكير في النهاية بأن غرضه كان التلخيص، وكانت تلك الأعباء تفرض نفسها عليه، بحيث لم تمكنه من أن يضيف لافكار سابقيه شيئًا ذا بال.

شهد القرن السابع الهجري ظهور علماء قامت أغلب جهودهم على التلخيص والاختصار وبسط مسائل البيان أو شرح لمبهماتها أو اعتراض على فكرة أو رأي. ومن أولئك العلماء بدر اللدين بن مالك (ت 686 هـ) مؤلف كتاب «المصباح في المساني والبيان والبديع» الذي اختصر كتاب مفتاح العلوم للسكاكي اختصاراً، حاول فيه إدالة بعض اللبس والتعقيد العالق بأبوابه ومسائله.

بدأ ابن مالك بتعريف الكناية بقوله: «وهي ترك التصريح بالشيء إلى ما يساويه في اللزوم؛ لينتقل منه إلى الملزوم؛ كما تقول: فلان طويل النجاد؛ لينتقل منه إلى طول القامة، وفلانة نؤوم الضحى؛ ليستقل منه إلى كونها مخدومة غير محتاجة إلى إصلاح المهمات بنفسهاه (1). وهو نفس تعريف السكاكي مع فارق بسيط في صياغة الفكرة؛ تفصيل ذلك أن الكناية يتم فيها ترك التصريح إلى ما يساويه في اللزوم؛ لينتقل إلى الملزوم (2). وهو المعنى المقصود في الكناية، وقد عبر السكاكي عن ذلك الانتقال بأنه يتم من المذكور إلى المتروك (ألى الم

وأما الأمثلة التي مساقها: فهي نفس أمثلة السكاكي أتى بهما ليوضح الحد الذي وضعه، «كما تقول: «فلان طويل النجاد؛ ليتقل منه إلى طول القامة، وفلانة نؤوم الضحى؛ ليتقل منه إلى كونها مخدومة غير مستاجة إلى إصلاح المهمات بنفسها» (4). ويخيل إلينا أن هذه الأمثلة قد تحولت رغم قدمها إلى عنصر من عناصر الحد، يرسي بنيته ويسهم في تأسيسه.

<sup>(1)</sup> المعباح، ص 146.

 <sup>(2)</sup> المازوم ويسمى الازم المعنى، وهو المقتصود، ويقال له معنى كتابي، ومسازومه: يقال له معنى حسقيقي،
 راجع بفية الإيضاح 3، 150.

<sup>(3)</sup> مفتاح العلوم، ص 402.

<sup>(4)</sup> المعباح، ص 146.

فأما الكناية في اللغة فسميت كذلك لإخفائها وجه التصريح؛ لأن كنى عن الشيء يفيد عدم التصريح؛ لأن كنى عن الشيء يفيد عدم التصريح به مثلما هو الشأن في الكنى<sup>(1)</sup>. ولقد تأول العلماء اشتقاق الكناية: فذهب بعضهم إلى القول بأنها من الستر أو الإخفاء، بينما ذهب آخرون إلى أنها مشتقة من الكنى، وقد أجمل ابن الأثير هذين المذهبين ولم يرجع أحداً منهما على الأعر<sup>(2)</sup>. بخلاف ابن مالك الذي يرى أن الكناية أصل والكنى فسرع منها؛ فلما كانت الكناية دالة على عموم الستر، صارت بمثابة الشجرة التي تفرعت منها جميع الدلالات الاخرى.

وتنقسم الكناية عنده إلى ثلاثة أقسام، هي: الكناية المطلوب بها نفس الموصوف، وهي إما قريبة، وإما بعيدة؛ لكون أن الوصف مركب، فمن أمثلة القريبة قولك: جاء المضياف، وتريد زيدًا لعارض الحنصاص المضياف به، ومثله قوله عليه السلام: «اكثروا ذكر هادم الللات»، وهو الموت.

ومن البعيدة قسولك في رسم الإنسان: حيوان مستوي القاسة عريض الاظفار، وقول أبي نواس:

إذا أنت أنكحت الكريسة كفأها فأنكع حبسيشا راحة ابنة ساعد وقل بالرفا ما نلت من وصل حرة لها ساحة حفت بخمس والانده (5)

<sup>(1)</sup> المسياح، ص 146 ابتصرف،

<sup>(2)</sup> قال ابن الأكبر: اواعلم بأن الكتابة مشتلة من السنر؛ بقال: كنيت الشيء إذا سنرته... وقال في موضع آخر: وقد تأولت الكتابة بغير هذا وهي أنها مأخوفة من الكتبة التي يقال فيها أبو فلان...راجع المثل السائرة 3 وقد تأولت الكتابة بغير هذا وهي أنها مأخوفة من الكتبة التي يقال فيها أبو فلان...راجع المثل السائرة 3 وقد منصوف.

<sup>(3)</sup> الإيضاح مرف ابن أبي الأصبع بقوله: •هو أن يذكر المتكـلم كلامًا في ظاهره لبس ثم يوضح في بقية كلامه المجم المصل في علوم البلافة، ص 248.

<sup>(4)</sup> المصباح، ص 147.

 <sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص 147، 148 ابتصرف، والبيتان بديوانه، ص189 مع بعض الاختلافات:
 إذا أنت زوجت الكرية كفوها فزوج خميسا راحة ابنة ساهد

ومن المعلوم أن القرب أو البعد يتحددان باعتبار قلَّة أو كثرة الأوصاف التي ينتقل من خلالها إلى المعنى المقصود، وقد عبر السكاكي عن ضم تلك الوسائط بعضها إلى بعض بالتلفيق، وهي عملية ذهنية من الصعب أن يتم تقديرها في فكر المبدع أو المتلقي معًا.

وأما القسم الشاني من الكناية: فهو الكناية المطلوب بها نفس الصفة، وتسمى الإرداف، وهي أيضًا قريبة يتم الانشقال فيها بأقرب اللوازم، أو بعيدة، وتنقسم القريبة إلى واضحة، ومن أمثلتها: ففلان كثير الأضياف، وقول الشاعر:

بعیدة مهوی القرط إما لنوفل أبوها وإما عبد شمس وهاشم وقول شاعر:

أبت الروادف والشدي لقمصها مس البطون وأن تمس ظهورا و إذا الرياح مع العشي تناوحت نبهن حساسدة وهجس ضيورا

وإلى خفية: ومن أمثلتها قولهم: (فلان عريض القفا)، و(عريض الوساد)؛ كناية عن الأبله، وكقول بعضهم يهجو من به داء الأسد ويرمى أمه بالفجور:

أخو لحم أصارك منه ثويا هنيئا بالقميسص المستجد أراد أبوك أمك يوم زفت فلم توجد لأمك بنت سعد

وأما البعيدة: فيتم الانتقال فيها من أبعد اللوارم؛ ومن أمثلتها: فلان كثير الرماد؛ إذ يتقل فيها من كثرة الرماد إلى كـشرة الجمر، ثم إلى كثرة الإحراق تحت القدور، ثم إلى كشرة الطبائخ، ثم إلى كـشرة الاكلة، ثم إلى كـشرة الأضــياف، ثم إلى كـون الموصوف مضيافًا، وقول الشاعر:

## وما يك في من حيب فإني جبان الكلب مهزول الفصيل

بحيث ينتمقل من جبن الكلب في وجه الغريب إلى استمرار تأديب الكلب، ثم إلى اتصال مشاهدة وجوه إثر وجوه، إلى كون القائل مقصد أداني الناس وأقاصيهم، ثم إلى كونه مضياقًا(1).

ومن المرجع أن فكرة التفسيم يغلب عليها الافتعال إلى حد كبير؛ إذ القرب والبعد مظهران عامان في كناية الصفة والموصوف، وأما الحفاء والتجلي أو الوضوح فيتماشيان مع طبيعة الكناية في حد ذاتها أو مع الفن جملة وتفصيلاً.

<sup>(1)</sup> المياح، ص 148، 149 (150 (يتصرف).

وأما القسم الثالث من الكناية: فهو المطلوب بهما تخصيص الصفة بالموصوف، ومنها ما هو لـطيف، وما هو الطف؛ ومن أمـثلة الأول: المجد بين برديه والكرم بين ثــويه، وكقول زياد الأعجم:

إن السماحة والمروءة والندى في قبة ضربت على ابن الحشرج

فإنه جمع المروءة والسماحة والندى في قبة، فسنبَّه على أن محلها ذو قبة، ثم ضربها عليه ابتغاء اختصاصها به.

ومن أمثلة الألطف قول الشاعر:

والمجد يدعو أن يدوم لجيده مقد مساعي ابن العميد نظامه

حيث أثبت لابن العميد مساعي وجعلها نظام عقد مناطه جيد المجد؛ فدل بذلك على اعتناء الممدوح في تزيين المجد، وعلى اعتنائه بشأن المجد ومحبته له، وعلى أنه ماجد، وجعل جنس المجد داعيًا بدوام ذلك العقد لجيده، تنبيهًا على طلب المجد دوام بقاء ابن العميد، ثم على اختصاصها بتزيين المجد.

وقول الشنفرى في الكناية عن عفة امرأة:

ببيت بمنجاة من اللوم بيتها إذا ما بيوت بالملامة حلت ١(١)

ومن اللافت أن جميع أمثلة هذا القسم هي للسكاكي، بالإضافة إلى طريقة التحليل التي اقتبسها ابن مالك منه، ويبدو فيها التكلف واضحًا، خاصة في تفتيت الصفة إلى جزئيات من الصعب جمع شتأتها وترتيبها في الذهن حتى يمكن الحلوص في النهاية إلى تركيب الصفة.

ومن المعلوم أن إثبات الصفة في هذا القسم لا يتم بإلحاقها بالموصوف مباشرة، بل من طريق جعلها في شئ له علاقة بالموصوف، فإذا ما ذُكرت دل ذلك على اختصاصه بها. وربحا تميز هذا القسم بوقوعه في لفظ مفرد، اوتكون الكتاية عن النسبة في لفظة مفردة، بينما الكتايات المذكورة في قسمي الكتاية عن صفة، وعن موصوف هي في جملة وليست في لفظة مفردة، ويمكن استخلاص معنى الكتاية من التركيب باسره (22). وهو ما وجملة الامر: أن ابن مالك لم يزد على ما جاء في أقسام الكتاية شيئًا يذكر، وهو ما

<sup>(1)</sup> المصباح، ص 151، 152.

<sup>(2)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 189.

يؤكد أن كتابه تلخيص أمين لمنتاح السكاكي؛ سواء في طريقة التحليل أو في الأمثلة والشواهد التي ساقها. وقد أبقى فيه على بعض تعقيداته مثلما وقفنا على ذلك في تفتيت الصفة إلى جزئيات، وبذلك فنحن لا نرى ما يراه عبد العزيز صنيق عندما يثبت أن ابن مالك جرد تلخيصه من تعقيدات السكاكي المنطقية والكلامية والفلسفية (1). وليس في المواضع التي ذكرناها دليل على تفرد أو إضافة مشهودة، اللهم في كثرة الأمثلة والشواهد التي يبدو فيها نرع من الاختيار.

وللكناية أقسام باعتبار القرب والبعد، فإذا كان اختصاصها عارضًا سميت تعريضًا؛ كقول الحماسي في بني العجلان:

قبيلته لا يغملرون بذمة ولا يظلمون الناس حبة خردل ولا يردون الماء إلا عشسية إذا صدر الوراد عن كل منهل<sup>(2)</sup>

فدل بذلك عن عدلهم وعفتهم بما ذكره في البسيتين. وبهذا فسإن ابن مالك يعتسبر التعزيض نوعًا من أنواع الكناية، مسايرًا في ذلك السكاكي وناهجًا نهجه.

وتسمى الكناية تلويحًا إذا بعدت ولم تكن عرضية؛ كقول الشاعر:

تقاصَس حتّى قلت ليس بمنجل وليس الذي يرعى النجوم بآيب

فإنه أقام الصبيح مقيام الراعي الذي يرتاد المراعي ثم يجي الطوح باستمرار الليل تلويحًا عجبًا في الجودة (3).

وقد يكون البعد هنا سببًا في الغسموض الذي يكتنف بعض الكنايات، ولسنا ندري بعد هذا: أبعد ابن مالك دلالة على الجودة والبلاغة أم على الرداءة ؟

والكناية تسمى رمـزاً إذا كانت قريبة مع بعض الحفاء؛ كــقول الشاعــر يصف امرأة قتلت زوجها:

<sup>(1)</sup> علم البيان، ص 39 ابتصرف.

<sup>(2)</sup> المصباح، ص 135، الأبيات في كتاب الوحشيات، ص 215، 216 مع بعض التحوير:
إذا الله عادى أهل لوم ودقة لعاد بني العجلان رهط ابن مقبل
قيلة لا يضسدون بلاسة ولا يظلمون المناس حبة تحودل
ولا يسردون الماء إلا عشية إذا صدر الوداد عن كمل منهمل
(3) المصباح، ص 154. تقاص: أخرج صدره. وعن الأمر: تأخر.

عقلت لها من زوجها عدد الحصى مع الصبح أو مع جنع كل أصيل<sup>(1)</sup> وقول النابغة:

فاحكُمْ كحكم فتاة الحي إذ نظرت إلى حسمام سسراع وارد الثمد يحف جانبا نيق وتتسبعه مثل الزجاجة لم تكحل من الرمد قالت آلا ليستما هذا الحمام لنا إلى حسمامتا أو نصفه فقد فكملت مائة في ذلك العلد فرز عدة ما رأته الزرقاء هو ست وستون حمامة (2).

ولا شك أن اجتماع الخفاء والقرب في آن واحد لمما يصعب إدراكه، والفرق بينه وبين باقي أنواع الكنايات، ومعملوم أن هذا النقد إنما يتوجه للسكاكي في المقام الأول؛ لكونه صاحب فكرة التقسيم، وإن يكن لابن مالك فضل فإنه ينحصر عندئذ في د... الوضوح وكثرة الشواهد وحسن اختيارها وترك الشواهد المبتذلة التي استخدمها البلاغيون شاهداً على الابتذال وانتقائه لشواهد التعقيد... ه(3).

وإذا كانت الكناية جلية، سميت إبماء وإشارة، ومن أمثلتها قول أبي تمام: أبين فما يزرن سوى كريم وحسبك أن يزرن أبا سعيد<sup>(4)</sup>

ونحن بعد هذا نجهل طبيعة التجلي في هذا الموضع أيكون مشابها للحقيقة أم أنه الكناية التي يغلب عليها الوضوح حتى تتحول إلى حقيقة بفعل كثرة الاستعمال؟

<sup>(1)</sup> البيت في المعاني الكبير 2، 1007:

<sup>«</sup>هقلنا لهم من زوجها عدد الحصى تخسيطه في جنع كل أصيل يتول: قتلنا زوجهــا فلم نجمل مقله إلا همها تخطط في الارض من خمهــا بذلك، وفكرتها بما أصيبت به من زوجها. والمغموم يولم بالمنط الحصى رصد. وأنشد لذي الرمة:

عشية ما لي حيلة غير أني بلقط الحصى في عرصة الدار موليه والبيت غير معزو، عقلنا من العقل، وهو إعطاء الدية.وبيت ذي الرمة بديوانه ص 306.

<sup>(2)</sup> علم البيان، ص 155 وبتصرف. كلا بديوانه، ص 24، وهي أبيات من قصيدة نظمها في مدح النعمان ابن المناد، ويعتلر إليه بما بلغه هنه فيما وشى به بنو قريع في أمر المتجردة. راجع الديوان، ص 23.

<sup>(3)</sup> المصباح، مقدمة التحقيق، ص 5.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 155.

ويختم ابن مالك حديثه عن الكناية بإبانة بلاغتها، وأن فيها مع المجاز دعوى الشيء بسينة، وفي فكرة مسبوق إليها من عبد القاهر. ومن المرجع أن اللجوء لمثل هذه المحاجات العقلية في الكناية سببه تأثر البحث بالمنطق واستدلالاته ما دام الدليل سبيلاً للإقناع، ويرهانًا على صحة الدعوى.

قام ابن مالك بتلخيص باب الكناية من كتاب المفتاح للسكاكي، وسار فيه على النهج الذي رسمه وعلى الأقسام التي ذكرها، واطرح ما رآه ضروريًا للاطراح، مثل القول في الفرق بين الكناية والمجاز، وخالف السكاكي في الإكثار من الأمثلة والشواهد وفي نوعية تلك الشواهد، خاصة المبتذل منها، فأصبح كتابه يمثل الجانب التطبيقي لباب الكناية من كتاب مفتاح العلوم، وهو الجانب الذي ظهرت فيه شخصية ابن مالك ظهورًا قويًا، كما ظهرت في التخلص من بعض شوائب المنطق وتعقيداته.

♦ لعل الشيخ محمد بن علي بن محمد الجرجاني (ت 729 هـ) مؤلف كتاب «الإشارات والتنبيهات في علم البلاغة» من العلماء الذين حاولوا شرح القسم الثالث من كتاب مفتاح العلوم للسكاكي، وكان تقديرهم المبدئي منصبا على طبيعة المنهج الذي يمكن به مواجهة كتاب مثل مفتاح العلوم الملئ بالتعقيدات والالتواءات، وأوجه الاعتراضات للختلفة التي يمكن أن يعترض بها على بعض أفكار السكاكي. ويبدو أنه اهتدى إلى ذلك، خاصة ونحن نراه يقوم بذكر الحد أو الأقسام، ثم لا يلبث يعرضها عرضا دقيقاً لا يخلو من تركيز ووضوح، وذلك تحت ما أسماه بالإشارة، ثم يتهي إلى غربلة ما تم عرضه، وإبداء وجه اعتراضه عليه ـ إن كان الأمر يدعو إلى ذلك ـ تحت ما أسماه بالتسهات.

ومن اللافت أنه كان كثير الاستقساء للمسائل التي يعسرض لها بحيث يفتسها إلى أصغر وحداتها المكونة لها، مستحينًا على ذلك بزاده الهائل من المنطق والفلسفة، وقد كان لهما أثرهما في كيفية طرح الأفكار وتحليلها ومناقشتها، كما كان لكثرة شروحه أثر سلبي فيما كتبه، حتى ليحس القارئ أنه يجزق الفكرة ويفتتها ثم يسترسل في ذلك إلى آخر الباب، وكان أول ما بدأ به هو الإشارة إلى تعريف الكناية بقوله: «الكناية لفظ أريد به ملزوم معناه الوضعي من حيث هو كذلك، فإن لم يكن اللازم ملزومًا احتاج المقل فيها إلى تصرف، بذلك التصرف يصير اللازم ملزومًا؛ كقولنا: فلان كثير الرماد، والمراد

ملزوم كثرة الرماد، وهو كونه مضيافًا... (1). ومن البين أن المراد بالكناية عادة هو لازم المعنى، كما في تصريف الحقليب القرويني: «الكناية لفظ أريد به لازم مسعناه مع جواز إرادة معناه حينتذه (2)؛ فيصير اللازم هو نفسه الملزوم عند الشيخ محمد الجرجاني، وذلك عند تساويهما، فإذا لم يتساويا استحال الانتقال من أحدهما للاخر؛ «لأن اللازم قد يكون أعسم من الملزوم كلزوم الحيوان للإنسان، ولا دلالة للعمام على الخاص (3). وتجد في تعريف الشيخ مسحمد الجرجاني أيضًا إشارة إلى الدلالة العقلية للكناية باعتبار أن تصرف العقل يتضمن تأويله للمعنى الكنائي في نهاية المطاف.

وأما الفرق بين الكناية والمجار فهو فرق ما بين العام والحاص، وأيضًا فإن الكناية مجردة من القرائن اللفظية، والمجار لا بد له من قرينة لفظية أو معنوية. ويعني الفرق الأول: أن الكناية قسم من أقسام المجاز، وهي بالتالي ليست مجازًا؛ لأن المجاز لفظ استعمل في غير ما وضم له، بينما تكون الكناية لفظًا أريد به ملزوم معناه.

ثم ينبه الشيخ محمد الجرجاني إلى الوهم الذي وقع فيه العلماء، ومنهم السكاكي عندما فرق بين الكناية والمجاد: بأن المجال ينتقل فيه من الملزوم إلى اللارم، بينما يتم الانتقال في الكناية من اللارم إلى الملزوم، وقد اعترض عليه المصاصر ـ وهو الخطيب القترويني ـ بأن اللارم ما لم يكن ملزوماً يمنع أن ينتقل منه إلى الملزوم، ولو قبيل إن اللزوم من الطرفين من خواص الكناية والمجال سقط الاعتراض (4)، وذلك بعد أن ذكر السكاكي فرقًا آخر؛ وهو: أن الكناية يجول فيها إرادة الملزوم مع جوال إرادة ملزومه، بخلاف المجال الذي تكون فيه القرينة مانعة فيه الرادة المعنى الحقيقي؛ كما في قولك: في الحمام أسد؛ إذ يمنم أن تريد معناه الحقيقي 6).

وقد اعترض الشيخ محمد الجرجاني على الوجهين اللذين أوردهما السكاكي لاسباب؛ منها:

الأول: هو أنه إذا اعتبـر أن المجار ينتقل فيـه من الملزوم إلى اللازم نظرًا إلى القرينة المانعة من إرادة المعنى الحقيـقي فيه فهو صحيح غـير أن الكناية أيضًا كذلك؛ لانه لا بد

<sup>(1)</sup> الإشارات والتبيهات، ص 216. (2) بغية الإيضاح 3، 15.

<sup>(3)</sup> بنية الإيضام 3، 151.

<sup>(4)</sup> المرجم السابق 3، 151، ومفتاح العلوم، ص 403.

<sup>(5)</sup> الإشارات والتنبيهات، ص 217 (بتصرف).

فيها أيضًا من قرينة وإن لم نكن لفظية؛ أي معنوية؛ ففي قولنا: فلان كبير الرماد، لا يكون المراد هو كثرة الرماد حقيقة، ولو أريد ذلك لكان مستحيلاً أن يمتدح به الموصوف، ولعلها هي القرينة المعنوية المانعة من إزادته. وقد يكون الانتقال من الملزوم إلى اللازم أو من اللازم إلى الملزوم إلى من المجاز من غيره من أنواعه، كالكناية مثلاً 1).

وأما وجه اعتراض الشيخ محمد الجرجاني الآخر؛ فيتملق بقوله: اللزوم من الطرفين شرط في الكناية، فهإن أراد به اللازم ملزومًا باعتبار أن المجاز فيه قرينة مانعة لإرادة المعنى الحقيقي، فهو لم يثبت للكناية قسرينة، وإن أراد باعتبار القرينة ملزوم، فهو باطل لاستحالة ذلك في الواقم (2).

وأما قوله: إن الملزوم، وهو المعنى المقصود، مراد مع جواز إرادة لازمه، وهو المعنى الاول، فمرجمه إلى عملية التواصل العقلي بينهما، ليس في الكناية فقط، وإنما أيضًا في كل أتواع المجاز، وإن يكن الأمر في المجاز مقترنًا بقرينة مانمة من إرادة المعنى الحقيقي، كما في قولنا: في الحمام أسد<sup>(3)</sup>.

لقد تبين من خلال تعريف الشيخ محمد الجرجاني للكناية وذكر الفرق بينها وبين المجار أنه وجه جهده لنقد آراء بعض العلماء بشأن المسألتين المذكورتين، وأنه أجهد نفسه أثناء تحليل الآراء واستقمصائها، حتى ليتسرب الملل إلى نفس القارئ بفعل الإطناب في الشرح.

وآما الإشارة الثانية: فهي المطلوب من الكناية؛ أي أقسامها المعلومة؛ وهي: إثبات ذات، أو إثبات صفة معنوية؛ كالكرم والشجاعة واللؤم<sup>(4)</sup>. وهي كناية الموصوف، ومن أمثلة كناية الذات أو الموصوف قول الشاعر في الكناية عن قلوب المطعونين:

الضاريين بكل أبيض مخلم والطاعنين مجامع الأضفان

وقول البحتري في الكناية عن القلب أيضًا:

فأتبعتُها أخرى، فأضللتُ نصلها بحيث يكون اللب والرهب والحقد

وهي ثلاث كنايات كل منها مستقل عن الآخر في أداء المنى؛ قال الشيخ محمد الجرجاني: وكل واحد من اللب والرصب والحقد كناية مستقلة عن القلب؛ أي قلب

<sup>(1)</sup> الإشارات والتبيهات، ص 217 ابتصرف.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 217.

<sup>(3)</sup> الإشارات والتبيهات، ص 217 ويتصرف.

<sup>(4)</sup> للصدر السابق، ص 218، رما بعدها.

الفاعل لا المفعول، لقرينة اللب، والباء في (بحيث) للاستعانة؛ أي: باستعانة محل هذه الثلاثة، فإن اجتماعها فيه لا يوجب شدة الضربة التي بها أضل نصلها... ع<sup>(1)</sup>.

وقد يكون من النادر أن نعثر على مثل هذا المنهج الذي يحفل بالخطرات النفسية واللغوية والبيانية، ولا يتوقف عند الدلالات الكنائية كما هو الشأن عند باقي البلاغيين، وهو بالتالي يعالج داخل السياق العام للبت الشعري كله. ثم إن كناية الموصوف - كما يرى القزويني - يجوز أن تكون عدة معان؛ كقول القائل في الكناية عن الإنسان: حي، مستوى القامة، عريض الأظفار، ولا يعد الواحد منها كناية (2) لكونه إذا أفرد شاركه بعض المخلوقات الاخرى في تلك الصفات.

ومن المرجح أن العناية بالتجرئ والتقسيم صرفت العلماء عن تحليل النصوص واستنطاقها، حتى أضحى ذلك مظهراً من مظاهر البحث البياني عند السكاكي وأتباعه! فالولوع بالتقسيم إذن يبدو مفتعلاً للغاية؛ لكونه يأتي على حساب أبعاد فنية أخرى يختزنها التعبير الكناتي، وكان بالإمكان الاقتصار على ذكر خاصية واحدة في كناية الموصوف، والنص على أنها صفة أو صفات. ونجيد في الإشارة إلى الكناية عن الصفة(3) أنها على ضربين: قريبة وبعيدة؛ بحيث تنقسم القريبة هي الاخرى إلى واضحة أو خفية؛ ومن أمثلتها قولهم: زيد طويل نجاده، أو طويل النجاد، ويكمن الفرق بينهما في أن الكناية الأولى متبصلة بالضمير وفيها تصريح بخلاف المثال الثاني، ومنها قول الحماسى:

أبت الروادف والثدي لقمصها مس البطون وأن تمس ظهورا

كنى عن كبر ثدييها وعجيزتها.

وأما الخفية: فكقولهم: فسلان عريض القفاء أرادوا أنه أبله؛ لأن العرب تدل به على الغباء، على خلاف صغر حجمه الدال على شدة توقد عقله وذكاته؛ كقول طرفة بن العبد:

أنا الرجل الضرب الذي تعرفونه خشاش كرأس الحية المتوقد والامر معكوس لدى الحكماء لاختلاف دلالة العقل لديهم عن العرب.

وأما الصنف الثاني من كناية الصفة، وهو البعيد: فإنه يتوصل إلى المقصود منه بالوسائط؛ كـقولهم: عريض الوسادة، كناية عن عسرض الرأس، وعرض الرأس، كناية

<sup>(1)</sup> الإشارات والتبيهات، ص 218.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 218.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 218.

عن البلامة، ومن هذا النوع ما هو أبعد في الحفاء لا يتوصل فيه إلى المراد إلا بكثرة الوساتط؛ كقولهم: فلان كثير الرماد؛ فإنه يتقل فيه إلى إشعال الحطب تحت القدور، ومنه إلى كثرة الطبخ، ومنه إلى كشرة الأكلة، ومنه إلى كثرة الضيفان، ومنه إلى كونه مضيافًا، وهكذا...

ومن الواضع أن الحقاء نتاج من نتاجات التسمير الكنائس، وهو يعني قلة التجلي؟ بحيث إن انسبة الوضوح ترتبط بمجموعة الابنسية المتفاوتة في إنتاجها الدلالي؛ فالوصف بالجود مثلاً يضعه البلاغيون في درجة الصفر في نحو: محسمد جواد، ثم يأتي التحرك من هذه الدرجة إلى مستوى أقل في الوضوح كما في الكسناية حيث تتوالى السراكيب المنتجة لكرم محمد؛ فنسقول: محمد كثير الطهاة، أو كثيسر الأضياف... بحيث تحتفظ التراكيب بمعناها الوضعي في درجة الصفر، ثم تقدم معه المعني الكنائي الطارئ... (1).

ومن اللافت أن إنتاج الدلالات الرامزة مهما تعددت أو قلَّت لا تنافي البنية الوضعية كأن تلغـيها أو تجعلهـا منعلمة، وإذا كـان البعد مــنات من كثرة الوســائط فإن له حـدًا لايتخطاه وإلا انعدم المعنى المقصود، أو صار لغزًا.

وأثناء حديثه عن كناية الصفة ينبه إلى وهم وقع فيه الزمخشري وبعض العلماء، وهو في الكناية في قبوله تعالى: ﴿وَلَنَّا مُطْ فِي الْدِيهِمْ ... ﴿ ﴿ وَلَنَّا مُطْ فِي الْدِيهِمْ ... ﴿ ﴿ وَلَنَّا مُلْكَانًا وَالْكَالَةِ ( ٤ ) وقيه أن ذلك «كناية اختاره الخطيب القزويني من ضسمن شواهد وأمثال باب الكناية ( ٤ ) وفيه أن ذلك «كناية عن شدة ندمهم على عبادة الصجل؛ لأن من شأن من اشتد ندمه أن يعض يده ضمًا ويصير يده مسقوطًا؛ لأن فاه قد وقع فيها ( ٤). فليست الكناية في سقط، وإنما في أيديهم؛ لأن جمل الأيدي كناية عن ضفس الإنسان لا اعتراض عليه، ويؤيده قول العامل:

### قد جری علی ما جری من یدیك<sup>(4)</sup>

أي من نفسك، وهليه تُنسب جميع أهمال الإنسان إليها كناية عن صاحبها، وبما يدل على ذلك أيضًا قسوله تعالى: ﴿ ... وَلا تُقْتُوا بِالْدِيكُمُ إِلَى النَّهُلَكُ ... ﴿ الْبَقْرَةَ }، كناية

<sup>(1)</sup> محمد عبد المطلب، أديات البلاقة العربية قراط أخرى، ص 132.

<sup>(2)</sup> الإيضاع، ص 369.

<sup>(3)</sup> الإشارات والتبيهات، ص 221.

<sup>(4)</sup> الكتابة في مليا من كتابة النسبة.

عن أنفسكم على أن معنى السقوط هو الانتقال من مرتبة عليا إلى أخرى سفلى(1)، وهو أظهر أوجه الاعتراض على السكاكي ومن تبعه.

وللشيخ محمد الجرجاني اعتراض على القسم الثالث من الكناية، وهو المطلوب به إثبات نسبة<sup>(2)</sup>. من مثل: المجد بين ثوبيه، والكرم بين برديه، وقول زياد الاعجم:

إن السماحة والمروءة والندى في قبة ضربت على ابن الحشرج

فإن إثبات الصفة لا يكون للمسوصوف، بل لشىء يقع بينه وبين هذه الصفات، وهي نسبة المعية.

فأما وجه اعتراضه: في تمثل في أن يجوز أن يكون هذا القسم من باب كناية الصفة الأن المطلوب به إيضاً إثبات صفة لدلالت على المعية ، ويكنى فيه باللازم عن الملزوم علماً أن الذين يقرون بالقسم الثالث من الكناية ، يعتقدون أن المعية لا يكون فيها اللازم مؤدياً إلى ملزومه لجواز أن يكون الممدوح غير الموصوف بالصفة . واستناداً إلى ذلك فإن المكنى عنه عندئذ هو المعية ، وليس الموصوف ليتم اللزوم بين الطرفين . ولا يسلم الشيخ محصد الجرجاني بذلك الان المعية ليست هي المعنى المقصود في الكناية ، وبذلك فإن كناية النسبة من قبيل كناية الصفة ، هذا إذا أضفنا إلى ذلك أن اللزوم لا يعتبر أصلاً في الكناية . ثم إنه يشير إلى أن المعية في المقام ، أو الشيء الذي يقع فيه إثبات الكناية وتخصيص الممدوح بها قد يكنى بها عن الاتصاف وإن كانت أحم ، وأيضاً المعية في الحركة أو السكون يكنى بها عن الاتصاف وإن كانت أحم ، وأيضاً المعية في الحركة أو السكون يكنى بها عن الاتصاف وإن كانت أحم ، وأيضاً المعية في الحركة أو السكون يكنى بها عن الاتصاف ، فأما كناية النسبة في الحركة ؛ فكقول أبي

فما جازه جود ولا حل دونه ولكن يصير الجود حيث يصير وفي السكون؛ كقول البحتري:

أما رأيت المجد ألقى رحله في آل طلحة ثم لم يتحول وقد يكنى بالمعية عن عدم اتصاف الموصوف بها، مثل قول الشنفرى في الكناية عن عفة امرأة:

يبيت بمنجاة من اللوم بينها إذا ما بيوت بالملامة حلت

<sup>(1)</sup> الإشارات والتنبيهات، ص 221 رما بعدها.

فإذا أمعنت النظر في كل ما ذكره بشأن اعتراضه على استقلال كناية النسبة بقسم في الكناية لم تجده في الكناية لم تجده في اكثره إلا مسبوقًا من ضيره، أو محاولًا المعدول عن القسمة بإيجاد مبررات لم تشبت نجاعتها؛ إذ استقرت آراه العلماء في النهاية على الأخذ به، وتشبيته ضمن أقسام الكناية.

ولا يفتا الشيخ محمد الجرجاني ينبه إلى أنه قد يظن باجتماع كناية النسبة والصفة وجود قسم رابع<sup>(1)</sup> في الكناية؛ كما في قولنا: كثر الرصاد في ساحة عمرو، وهو ما اعترض عليه القزويني<sup>(2)</sup>، بكونهما كنايتان، إحداهما عن المضيافية، والاخرى عن إثباتها للموصوف، بينما يرى الشيخ محمد الجرجاني أن المشال السابق لا توجد به إلا كناية واحدة، وكذلك بيت الشنفرى؛ إذ المطلوب في كثير الرماد في ساحة عمرو هو صفة واحدة، وهي المضيافية، وأما محل الرماد، أو الساحة فدالة على تخصيص الصفة بالموصوف، ضليست بالتالي كناية، وأما قول الشنفرى؛ فضيه كناية عن انتفاء صفة مذمومة.

ومن الراجح أن الأمر في اعتبار الكنايتين كناية واحــدة متوقف على التاويل في نهاية المطاف؛ ولذلك ظلّت المفاهيم التي أقرَّها البلاغيون كــما هي، وقابلها بمضهم – ومنهم الشيخ محمد الجرجاني- بالاعتراض مستوعبة لمختلف التأويلات.

ومن باب الكناية التعريض<sup>(3)</sup>، الذي يجوز فيه ذكر الكناية والمقصود بها عكس معناها؛ كقولهم فيسمن يؤذي المسلمين: المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده؛ كناية عن نفي الإسلام عن المؤذي؛ تفصيل ذلك أن التعريض بالكناية يأتي في كناية العسفة والنسبة، غير أن الموصوف يكون غير مذكور<sup>(4)</sup>. وهو ما أكده الشيخ محمد الجرجاني في موضع تال بقوله: إنه يستحيل ذكر الموصوف لتقابل الصفتين (5).

ثم ينبه الشبيخ محمد الجسرجاني إلى وأي السكاكي في تفساوت الكناية إلى تعريض وتلويح ورمز وإيماء. وهو تفاوت أساسه الوضسوح والغموض، وليس في إعادته ما يدل على احسراضه على ذلك، ومن الدارسين من يرى أنه فبالنظر في كيفية إدراك المعنى

<sup>(1)</sup> الإشارات والتبيهات، ص 224.

<sup>(2)</sup> الإيضاح، ص 374.

<sup>(3)</sup> الإشارات والتنبيهات، ص 224 وما يعدها.

<sup>(4)</sup> الإيضاح، ص 374، 375.

<sup>(5)</sup> الإشارات والتيهات، ص 224

الكنائي، رأى السكاكي أن هذا المعنى يتضاوت في الوضوح والخفاء، ومن ثم رصد مستوياته دون أن يجعلها أقسامًا كنائية . . . ه (1). وتبدو مسألة وضع الأقسام مثل عدم وضعها كما هو الشأن في نص السكاكي و إذ التكشير من الفروق يعتبر بدوره من قبيل التقسيد .

وهناك بعض مواضع اعتراضه على السكاكي تتعلق بالأبيات التالية: قول أبي تمام:

أبين فما يزرن سوى كريم وحسبك أن يزرن أبا سعيد<sup>(2)</sup> وقول الآخر:

متى تخلو تميم من كريم ومسلمة بن عمرو من تميم (3) وقول الآخر:

إذا الله لم يستق إلا الكرام فسقى وجوه بني حنيسل وسقى ديسارهم باكراً من الغيث في الزمن الممحل لانه لا وسائط فيها، ولا خفاء في أن المراد كرم المذكورين فيها (4).

ويتمثل وجه اعتراضه في أنه إذا كانت الكناية هي ذكر اللازم وإرادة الملزوم، وهو قول السكاكي، وفي الأبيات ذكر الملزوم وإرادة اللازم الاعم، أو بمعنى آخر؛ أن تساوي الطرفين ليس حاصلاً في المعاني الكنائية في الأبيات المذكورة، وبالتالي فإن تلك الأمثلة ليست من الكنايات. تفصيل بعض ذلك أن الادعاء بأنهن لا يلدن غير الكريم، يستلزم بالتالي كرم أبي سعيد؛ لأنهن ولدنه، وأن أبا سسعيد كريم، لا يستلزم أنهن لا يلدن غير كريم.

وهكذا الأمر في بقية الأبيات؛ فهي لا تحتوي على كنايات وإنما رموزاً<sup>(5)</sup>.

<sup>(1)</sup> أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 194.

<sup>(2)</sup> الظاهر أن محسد بن علي الجرجاني أورده على سبيل الاستشهاد، وهو في مدح أبي سعيد محمد بن يوسف الثغري الطاني، ومن الابيات التي أهجب بها عبد القاهر، وساقها في دلائل الإعجاز، ص 241.
(3) وهو في دلائل الإعجاز، ص 241 وكذا البيتان الأخران:

إذا الله لم يسق إلا الكرام فسقى وجسوه بنبي حنبل وسقى ديسارهـــ باكـــرا من الغيث في الزمن الممحل

وهما لعبد الرحمن بن حسان بن ثابت كما في حاشهة الإشارات والتبيهات، ص 225.

<sup>(4)</sup> الإشارات والتبيهات، ص 226 وما بعدها.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص 226 ابتصرف.

ويبدو أن الاعتراض على السكاكي لا يتوقف عند الحدود والاقسام؛ وإنما يتعداه إلى الامثلة والشواهد، وهو المجال الذي يظهر فيه استيعاب العالم للأسس النظرية التي يقوم عليها الفن الكنائي.

ولا بد من كلمة في منزلة الكناية؛ من ذلك: أن العلماء أجمعوا على أن الكناية والاستعارة والمجاز أبلغ من التصريح والتشبيه والحقيقة؛ وسبب ذلك - كما يرى عبد القاهر - لا يكمن في زيادة المعنى، بل إلى ما يفيده كل نوع من الأنواع المذكورة في تأكيد المعنى، وخاصة أن ذلك يتم بدعوى الشيء ببينة.

وتعني البينة ما يصاحب المعنى المقصود من ادعاء يجعله كالدليل على إثباته أو نفيه. ثم إن التعبير الكنائي تكمن في دلالته العـقلية لا الوضعية على المعنى، عا يفسع المجال لكثرة الـتأويل وزخم الإيحاءات المسعددة، وهو مـا يذهب بالرتابة التي تتعلـق بالألفاظ والاستعمالات، ويزيد في تأثر النفس وبهجتها، وفي اللذة الحاصلة للطبع.

قام الشبخ محمد الجرجاني بشرح باب الكنابة من كتاب اسفتاح العلوم، ولم يثنه ذلك عن توجيه كثير من المآخذ للسكاكي ولغيره من علماه البلاغة. وكان تصوره ينبني على عرض المسائل ضمن ما اصطلح عليه بالإشارات، ثم تقويم ونقد ما يراه يستلزم النقد والتصويب، وكان - على ما يبدو - مترسمًا لخطى البلاغيين في باب الكناية منذ أن شرع في حد الكناية إلى أن انتهى إلى تبيان بلاغتها.

وقد يكون من اللافت أن أهم اعتراضاته لا تتوقف عند الأسس النظرية، بل تعدتها إلى مجال تأويل بعض الكنايات، وهو ما مكّنه من أن يضيف بعض الإضافات أثناء التحليل؛ كما في تأثير الكناية من الوجهة النفسية، وأن المقصود في قول البحتري: وباللب والرعب والحقد، هو قلب الفاعل، المفعول إلى غير ذلك من العلمات الصائبة. وقد يتعلر في بعض الأحيان أن نزج بالشيخ محمد الجرجاني ضمن بعض من العلماء المتاخرين الذين وتحدثوا عن الكناية إلا أنهم لم يضيفوا جديداً إلى ما ذكر حولها، بل داروا في قلك من سبقهم وذكروا تقسيماتهم، واستشهدوا بأمثلتهم، ومن هؤلاء...

<sup>(1)</sup> المجاز المرسل والكتابة الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 161.

ومن الإنصاف أن نعتبر في المقابل بما يقوله بعض صن الدارسين من أنه: ﴿إِذَا كَانَ الْجَهِدُ الْبِلاغِي قَدْ تُوقَف تقريبًا عند المرحلة السكاكية؛ فإن هذا التوقف كان محصورًا في الأصول، أسا الفروع فقد تم تجاوزها تنظيرًا وتطبيقًا؛ مما يعني أن التوقف كان توقيقًا متحركًا، على معنى أن تابعي السكاكي قد داروا في فلكه، لكنهم وسعوا دوائره البحثية طولاً وعسمقًا؛ طولاً بالإضافات والتعليلات؛ وعسمقًا بالشروح والتنفيصيلات والتعليلات، وهكذا يبدو أن جهود تابعي السكاكي ومنهم الشيخ محمد الجرجاني تتراوح بين الاتباع، وهو الغالب، والابتداع، وأن حظ كل بلاغي يتفاوت هو الأخر بين المستويات النظرية والتطبيقية.

العلومة يعتبر الخطيب القرويني (ت 739 هـ) من المعجبين بكتاب المفتاح العلومة للسكاكي، وهو إهجاب تجدد في تلخيصه له، وقد فاع صبته شرقًا وغربًا؛ بحبث أقبل عليه الدارسون ينهلون منه ويعبون عما فيه، حتى كداد أن ينسي الناس كتاب السكاكي. وكانت ضايته في ذلك أنه الرأى كتاب مفتاح العلوم للسكاكي فيه كثير من الحشو والاضطراب، فأراد أن يُنقحه ويُهلبه ويُقدمه للقراء في صورة مشرقة سهلة جلبًابة، وغيح في تقديمه لهذا المؤلف نجاحًا باهرًا؛ فعكف الناس على دراسته وشُغلوا به حتى إن كثيرًا من العلماء قاموا بشرحه والتعليق عليه ... ، (22).

ولم يقف الاصر عند ذلك، بل راح القرويني يؤلف شرحًا لتلخيصه أسماه «الإيضاح». حاول فيه بسط مسائله، وشرح ضامضه مع الإكثار من الأمثلة والشواهد؛ إذ «هو يتبع في هذا الكتاب المنهج الذي سار عليه في كتابه التلخيص، لا يزيد عليه سوى طريقته في العرض الواضع والتحليل المسوط في أسلوب صربي رصين ليس فيه تكلُف ولا تقعر، وإنما فيه بساطة وانسيابه(3).

وحسبُنا أن نجد المؤلّف يقول في مقدمة الإيضاح: «فهلما كتاب في علم البلاغة وتوابعها، ترجمته بالإيضاح، وجمعلته على ترتيب مختصري الذي سميته «تلخيص المفتاح»، وبسطت فيه القول ليكون كالشرح له، فأوضحت مواضعه المشكلة، وفصلت معانيه المجملة، وعمدت إلى ما خلا عنه المختصر عما تضمنه مفتاح العلوم، وإلى ما خلا عنه المفتاح من كلام الشيخ الإمام عبد القاهر الجرجاني رحمه الله في كتابيه دلائل

<sup>(1)</sup> أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 18.

<sup>(2)</sup> الإيضاح، مقدمة التحقيق، ص 6، 7.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، مقدمة التحقيق، ص 7، 8.

الإعجاز، وأسرار البلاغة، وإلى ما تيسر النظر فيه من كلام غيرهمها، (1)؛ فهو لا يقتصر على كتاب المفتاح، أو على اختصاره إذن، وكأنه وجــد بغيته في العودة إلى عبد القاهر التى تعنى عودة إلى تاريخ البيان العربي.

تناول القزويني الكناية، وعرفها بقوله: «الكناية لفظ أريد به لازم معناه مع جواز رادة معناه حينتـذ؛ كقولك: فلان طويل النجاد؛ أي طويل القامة، وفلانة نؤوم الضحى؛ أي مرفهة مخدومة، غير محتاجة إلى السعي بنفسها في إصلاح المهمات... (2). فإذا كانت بنية الكناية تنطوي على ذكر معنين: أحدهما مقصود، والآخر جائز بالتأويل؛ فإن صلة المعنى الأول بالمعنى الثاني تتلخص في فكرة اللزوم التي تبدو أصلاً في الكناية؛ كما يذهب إلى ذلك لطفي عبد البديع الذي د... لاحظ... أن البلاغيين عدوا اللزوم أصلاً في الكناية كما عدّوه أصلاً في المجاز... (3). وذلك اعتبار كنعريف الكناية الوارد بكتاب الإيضاح وغيره من مؤلفات البلاغيين المتأخرين. ويبدد الفرق بين الكناية والمجاز في: جواز إرادة المنى الحقيقي والمجازي ممّا في الكناية، بخلاف المجاز الذي لا بد فيه من قرينة مانعة لإرادة المنى الحقيقي (4). ثم أورد القزويني فرقًا آخر أضافه السكاكي وغيره، وهو أن الانتقال في الكناية يتم من اللازم الى الملزوم، بينما يتم في المجاز من الملزوم إلى الملزوم.

<sup>(1)</sup> الإيضاح، مقدمة المؤلف، ص 21.

<sup>(2)</sup> الإيضاح، ص 365.

 <sup>(3)</sup> عبد البرحين شهاب أحمد، منهج البلافيين في بحثهم لصطلع الكتابة، مبلة آداب المستنصرية، مر54، المدد 10، 1984.

<sup>(4)</sup> الإيضاح، ص 365 ديتصرف.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص 365.

<sup>(6)</sup> مصطلحات بيانية، ص 199.

وعليه: فإن الفرق الاساسي عندئذ بين الكناية والمجاز هو في جواز إرادة المعنى وعدم جواز إرادته في أحدهما، ولا بد بعدئذ أن يُنظر إلى طبيعة الدلالة اللزومية، أو دلالة لازم المعنى التي قمد يُظن أنها متولدة من المعنى المباشر، وهو ظنَّ فيه ما فيه من التخمين؛ إذ أن ودلالة لازم المعنى أو كما يسمونها في النقد الادبي Connotation، وتسمى في البلاغة المعنى البعيد، وإنما جاء البُعد من أمرين: الأول: أن المعنى البعيد لا يأتي من الدلالة المباشرة للألفاظ، والأمر الثاني: أن البعد قد يأتي عن تدرج اللوازم الكثيرة في الاستدعاء حتى يكون ما بين المعنى القريب وآخر معنى من اللوازم سفراً بعيدًاه (أ).

ومن الامور التي يمكن استخلاصها من آراء القزويني اعتباره الكناية وسطاً بين الحقيقة والمجاز. وعلل الدسوقي ذلك فقال: الكناية إخراجها بناء أنها واسطة لا حقيقية ولا مجاز، أما أنها ليست حقيقية فالانها - كما سبق- اللفظ المستعمل فيما وُضع له، والكناية ليست كذلك، ولهذا أخرجها من تعريف المجازة (2).

وتدل هذه المناقشات وأشباهها على تعلق بجزئيات المسائل؛ بحيث انصرف أصحابها عن البحث في الظلال الروحية والأبعاد النفسية للتعبير الكنائي، والتي من المفروض أن تولى الأهمية القصوى، خاصة من خلال استنطاق النصوص وتحليلها.

وأما أقسام الكناية: فهي نفس الأقسام التي أوردها صاحب المفتاح، وهي: المطلوب بها إما غير صفة<sup>(3)</sup> ولا نسبة، أو صفة أو نسبة، والمقصود بالصفة: المعنوية؛ كالجود والكرم والشجاعة (4).

فأما الكناية المطلوب بها إما غير صفة ولا نسبة، وهمي ما تعرف بكناية الموصوف، فمنها ما هو معنى واحد، أو مجموع معان، ومن أمثلة الأولى: المفسياف، كناية عن زيد، ومنه قول الشاعر في الكناية عن القلب:

الضاربين بكل أبيض مخذم والطاعنين مجامع الأضغان

<sup>(1)</sup> تمام حسان، الأصول، ص 374.

<sup>(2)</sup> فنون بلافية، ص 173.

 <sup>(3)</sup> قال عبد المتصال الصعيدي: •أي ولا نسبة صفة لموصوف بأن يكون المطلوب بهما موصوفا ولو قال الأولى
 المطلوب بها الموصوف لكان أحسن، بغية الإيضاح لتلخيص المقتاح، ص 151.

 <sup>(4)</sup> الإيضاح، ص 366، وراجع بخصوص تلك العسفات، المثل الأخلاقية عند العسرب وبناه المدح والهجاه
 عليها بكتاب عيار الشعر، ص50.

وقول البحتري:

فأتبعتها أخرى، فأضللت نصلها بحيث يكون اللب والرعب والحقد

ومن اللافت أن البلاغيين نظروا إلى الكناية نظرتهم لصورة بيانية أخبرى، وهي التشبيه، ولعل تلك النظرة هي التي جعلتهم يعجبون باجتماع أربعية تشبيهات في بيت واحد، وهو لامرئ القيس في وصف الفرس:

له أيطلا ظبي وساقا نعامة وإرخاء سرحان وتقريب تتفل(1)

كما جعلتهم بالتالي يعيدون في إعجاب بيت البحـتري السالف الذكـر، ويجرون الكنايات فيه بحـب التنوع والاختلاف في الـدلالة على المعنى الواحد، ولولا ذلك لما قالوا باستقلالية كل كناية منه بإفادة المقصود.

ويحاول المحدثون إزالة مسحة الرتابة على الأمثلة التي ساقها البلاغيون قديًا، وتناولوها باعتبارها تشكل بنية من بنيات القاعدة؛ فقال بعضهم: قيتضع لنا أن تحليل الكناية دون إهمال لمدلولات الفاظها داخل البياق يعطي لهذه الكناية حياة جديدة غير تلك التي كانت لها عندما انتزعت من سياقها الذي قبلت فيه، وأخذت كقوالب جاهزة لا يتغير مدلولها مهما تغيرت النصوص ((2)؛ فالبحتري وهو يغمد رمحه في قلب طريدته، وهو اللئب، كان يتنابه إحساس كل من يريد أن ينقض على فريسة، وكأنه بين رجاء ويأس، وذلك ما جعله يصوب رمحه إلى مكان لا تنجو منه طريدته، وهو موطن اللب والرعب والحقد.

ونظن ظنا أن التركيز على دلالات الألفاظ داخل السياق مسألة اجتهادية متوقفة على ما يفضي إليه تأريلها في نهاية المطاف داخل السياق العام.

<sup>(1)</sup> كلما بالديوان، ص 21، وقال في الحاشية: حشبه خاصرتي الفرس بخاصرتي الظيء الانه ضمامر، وشبه ساقيه يساقي النمامة؛ الانها قصيرة الساقين صلبتهما طويلة الفخلين، ويستحب فلك من الفرس، وشبه إرخامه - وهو صير ليس بالشديد - بإرخاه اللقب، وليس دابة بأحسن إرخاه مشه، وشبه تقريبه في الجسري بتقريب المصلب، وهو حسن التقريب. والتنفل: ولد التعلب؛ وإنما أواد التعلب بعينه ديوان امرئ المؤس، ص 21.
(٢) على سرحان القرش، المبالغة في المبلاخة العربية تاريخها وصورها، ص 208.

ومن أمثلة كناية الموصوف البعيدة قولمنا كناية عن الإنسان: «حيّ، مستوي القامة، عريض الأظفار». وقد شرط في كل من الكنايتين اختصاصهما بالموصوف لا تتعدياه إلى غيره، ليمتم الانتقال منهما إليه (1). وقد جعل السكاكي كناية الصفة الواحدة قريبة، وكناية الصفات بعيدة وهمو ما اعترض عليه القزويني؛ قال عبد المسمال الصعيدي: «الأن دلالة الوصف الواحد على الشيء ليست أقرب من دلالة مجموع أوصاف عليه، بل ربما يكون الامر بالعكس؛ لأن التفصيل أوضح من الإجمال، (2).

وأما كناية الصفة: فهي ضربان قريبة وبعيدة، ومعنى القرب: هو الانتقال إلى الصفة من غير واسطة، وهي إما واضحة أو خفية، ومن أمثلة الواضحة قولهم: طويل نجاده، كناية عن طول القامة، وطويسل النجاد، والفرق بينهما أن الأولى كناية ساذجة، والثاني كناية مشتملة على نوع من المتصريح، لاتعسال الأولى بضميسر الموصوف. وقول الحماسي:

#### أبت الروادف والثدى لقمصها مس البطون وأن تمس ظهورا(3)

ومن أمثلة الخفية قولهم في الكنايـة عن الأبله: «عريض القفا»، وهو ليس مثل قول طرفة، وقد كنى عن الذكاء بصغر الرأس، قال:

## أنا الرجلُ الضَّربُ الذي تعرفونه خسسشاش كرأس الحية المتوقد

وأما البعيدة: فينتقل منها إلى الصفة بواسطة؛ كقولهم في الكناية عن الأبله: عريض الوسادة؛ فإنه ينتسقل من عُرض الوسادة إلى عرض القفا ومنه إلى المقسمود، وهذا المثال المعلم السكاكي من القسريية، باعتسبار أنه كناية عن عرض القسفا، وهو ما يعتسرض عليه المقزويني<sup>(4)</sup>. وسبب ذلك «لاته لا يقصد من ذلك الكناية عن عرض القفا، وإنما يقصد منه الكناية عن البله»<sup>(5)</sup>.

<sup>(1)</sup> الإيضاح، ص 366.

<sup>(2)</sup> بنية الأبضام 3، 152.

<sup>(3)</sup> يجهل قاتله كما يفهم من قول حسني عبد الجليل يوسف في المصباح، ص 19: «البيتان بديوان الحماسة فير منسوبين ج 3، 139... وفي شرح شواهد الكشاف، ص 411، وفيه يصفها بأنها ناهدة الشدي أثيقة الحصر، لطيفة البطن، عظيمة الكفل».

<sup>(4)</sup> الإيضاح، ص 367 رما بعدها.

<sup>(5)</sup> بغية الإيضاح 3، 154.

ومن أمثلة البعيدة أيضا قولهم: «كثير الرماد، كناية عن المضياف، فإنه ينتقل من كثرة الرماد إلى كثرة إحسراق الحطب تحت القدور، ومنها إلى كثرة الطباتسخ، ومنها إلى كثرة الاكلة، ومنها إلى كثرة الضيفان، ومنها إلى المقصوده (11).

ومن الواضح أن البعد عندلذ يتحدد وفق احتبارات تقديرية من الصعب أن يتم الإجماع حولها. وقد يكون الأهم من هذا ما في دلالات تلك الأمثلة الكنائية من رتابة نتيجة كثرة تداولها من عالم لآخر، ومن عصر إلى عصر، وإن يكن ذلك داعيًا حبنا إلى أن يتجادلوا حولها جدلاً لا يأبه بسنة التغير والتطور. قوكأني بالبلاغيين في جدلهم حول الكناية وغيرها من الصور والمصطلحات البلاغية لم يفطنوا إلى أن اللغة تتغير طبقا للنمو الحضاري والتطور الثقافي والاجتماعي؛ فقول الشاعر: قجبان الكلب مهزول الفصيل، ليس له ذات الوقع النفي والفكري في القرون التي تلت عصر الشاعر وبيئته الادبية . . . . . . . . . . . . . . . ما عسرافنا في المقابل أن الجود والكرم والسخاء قيم لم تتغير منذ الازل، بل منذ أن عُرف المجتمع البشري، وقامت بين أفراده كل صلات المودة وجميع الشكال تبادل المنافع والمصالح، وكل ما في الأمر أن كل جماعة تصور الصفات بحسب اصطلاحاتها ورموز لغتها.

ومن باب توجيه النظر القول بأن القزويني أكثر من الامثلة والشواهد إكتاراً لافئاً يدل على حسن اقتدار واستيصاب للدلالات الكنائية، وإذا كانت الامثلة التي ذكرها الخطيب هي نفس الامثلة التي أوردها السكاكي في المفتاح... (3)، فإنه أضاف إليها أمثلة عديدة لم ترد بالمفتاح.

وأما القسم الشالث من الكنايـة: فهو الكنايـة المطلوب بهـا نسبة (4)، ومن أمثلتها قول زياد الأعجم:

## إن السسماحة والمروءة والندى في قبة ضربت على ابن الحشرج

فلم يصرح بإثبات الصفات للممدوح، وجعلها مجموعة في قبة، تنبيها على أن محلها ذو قبة، وجعلها مضروبة عليه، لوجود ذوي قباب في الدنيا كثيرين، فأفاد إثبات الصفات المذكورة له بطريق الكناية.

<sup>(1)</sup> الإيضاح، ص 368.

<sup>(2)</sup> منهج البلاغيين في بحثهم لمطلح الكناية، مجلة آداب المستصرية، ص 58، العدد 10، 1984.

<sup>(3)</sup> مصطلحات بيانية، ص 202.

<sup>(4)</sup> الإيضاح، ص 371 وما بعدها.

#### وقول الشاعر:

والمجد يدعو أن يدوم لجيده عقد مساعي ابن العميد نظامه وقول أبى نواس:

فما جازه جود ولا حل دونه ولكن يصيرُ الجود حيثُ يصير

وكقولهم: «مـثلك لا يبخل»؛ قال الزمخشري: نفـوا البخل عن مثله، وهم يريدون نفيـه عن ذاته، قصدوا المبالغـة في ذلك، فسلكوا به طريق الكناية لانهم إذا نفـوه عمَّن يسد مسده، وعمن هو على اخص أوصافه، فقد نفوه عنه.

ومن الإنصاف القبول بأن القزويني لم يقف «من كتباب مفتياح العلوم موقف المسلم كما فبعل غيره، وإنما تصرف فيه فترك ما لم يستحسنه، وأبقى على ما استحسنه منه وأضاف إليه من آرائه وآراه من سبقوه (1)، وأيضا أكثر من الامثلة والشواهد، معتملاً - ضمنيا - على تاريخ الفن الكنائي، ولا أدل على التمكن في العلم من التصرف بالزيادة والنقص في مسائله.

وقد يظن في اجتماع كنابة الصفة والنسبة أنهما قسم رابع (2) من الكناية؛ كما في قول القائل: يكثر الرماد في ساحة عمرو، كناية عن أن عمرا مضياف؛ فالصواب أنهما كنايتان: إحداهما صفة للمضيافية، والثانية عن إثباتها، ويجوز في هلما الضرب التكنية عن نسبة الشيء الذي تقع فيه الكناية، وأيضا الصفة معا؛ كما في قول الشنفرى:

يبيت بمنجاة من اللوم بينها إذا ما بيوت بالملامة حلت

ففي سلامة البيت من اللوم كناية عن عفة صاحب، وفي النجاة من اللوم كناية عن صفة العفة. وليس في هذا القول جديد؛ إذ كان السكاكي نبَّه عليه ولم يزد فيه القزويني على شرح الأمثلة والتعليق عليها.

وقد يحدث تفاوت في الكناية، فتكون تعريضا وتلويحا ورمزا وإيماء وإشارة، وهو تفاوت مرده إلى قلة أو تعدد الوسائط التي يتم من خلالها الانطلاق من المعنى الأول إلى المقصود البعيد في الكناية، وقد نبه السكاكي على ذلك كله(3).

<sup>(1)</sup> علم اليان، ص 49.

<sup>(2)</sup> الإيضاح، ص 374.

<sup>(3)</sup> مقتاح العلوم، ص 403.

فالكناية إذا كانت عرضية سميت تعريضًا، بحيث يترك التصريح بذكر الموصوف في كناية الصفة والنسبة؛ كقولنا: المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده؛ أي ليس المؤذي مسلما، وقوله تعالى: ﴿ ... هُدُى لِلْمُنْعِينَ ﴿ الْدِينَ يُرْمُونَ بِالْفَسِدِ... ﴿ ... الْمَبِيدَةُ وَالْمُسَامِانَ وَقُولُهُ تَعَالَى الْمُنْسِدَةُ أَي يَوْمَنُونَ مِع الْغَيِيةَ عَنْ حَضْرة النبي ﷺ وأصحابه رضى الله عنهم.

وقال القرويني في موضع تال: ووالتعريض كما يكون كناية قد يكون مجازاه؟ كقولك: وآذيتني فستعرف، وأنت لا تريد المخاطب، بل تريد إنسانا معه، وإن أردتهما جميعا كان كناية (2). ويؤاخذ إبراهيم عبد الحميد السيد التلب الخطيب القرويني؛ لأنه ويفهم من إشارة السياق بمعونة السقرائن، فلا تعلق له باللفظ، وهو يأتي على سبيل الحقيقة، ويأتي على سبيل المحارب، (3). وربما كانت شدة الغموض إحدى الفروق الجموهرية بينه وبين الكناية؛ لكون أن المقصود منه يفهم بذكر ما يدل عليه، وليس التصريح به.

وتظهر بلاغة الكناية في تأكيد إثبات الصفة، وفي ذكر الشيء ببينة أبلغ في إثباته من دعواء بلا بينة (لكناية أنها تقدم لك دعواء بلا بينة (<sup>(4)</sup>. وقال عبد المتعال الصعيدي: قومن أغراض الكناية أنها تقدم لك الحقيقة مصحوبة بدليلها، وأنها تبرز المعقول في صورة المحسوس، وأنه يحترز بها عما لا يليق التعبير به، إلى غير هذا من أغراضهاه (<sup>(5)</sup>).

وبذلك فإن بلاغة التعسير الكنائي تتحقق كلما أمكن بلوغ الغاية المرجسوة من التعبير بها، وكلما تحددت تلك الغاية، وأثرت في المتلقين، وكان لها وقع في النفوس.

حاول الخطيب القزويني شرح باب الكناية من كتاب المفتاح، ولم يثنه ذلك عن المعودة إلى تاريخ البلاغة، باعتباره معينًا لكثير من الآراء ووجهات السنظر، استعان بها كلها في إيضاح ما كان ملتبسا من أقوال السكاكي. وهو وإن ترسم خطى السكاكي في تعريفه لكناية وتقسيمه لها، إلا أنه حاول أن يتفرد في جانب مهم من المداسة، وهو الإكثار من الامثلة والشواهد والتعليق عليها، وبللك فإن الادعاء بأنه الم يزد في دراسته

<sup>(1)</sup> وراجع الإيضاح، 374، 375 ابتصرف.

<sup>(2)</sup> الإيضاح، ص 376.

<sup>(3)</sup> مصطلحات بيانية، ص 204.

<sup>(4)</sup> الإيضاح، ص 376، 377 ابتصرف.

<sup>(5)</sup> بنية الإيضاح 3، 151.

للكناية عمًّا قاله السكاكي، ولم يقدم جديدًا يستحق الذكر والتسجيل<sup>(1)</sup> غير صحيح على الإطلاق. ومن يتدبر أسلوب الأدبي الرقبق ونحليله المركز يدرك فسرق ما بينه وبين السكاكي، بل يقف على التحول الذي يسقع عادة في المزج بين أسلوب منطقمي جاف، وآخر أدبى سلس.

تناول الإمام الحسين بن عبد الله بن محمد، المشهور بشرف اللين الطبيي (ت 743 هـ) الكناية في كتابه «التبيان في البيان»، وكان على ما يدو معجبًا بالسكاكي، ناهجًا على سبيله، معتمدًا على أهم مسهادر البيان العربي عند العلماء المتأخرين، من مثل المساح، والإيضاح، والمثل السائر وغيرها؛ فكتابه لا يعدو أن يكون تلخيصًا لتلك الكتب لا يخلو من بعض الإضافات والزيادات والاعتراضات التي تدل على أنه لم يكن عبدًا منضادًا لاولتك العلماء. ويكشف عبد الستار حسين زموط محقق الكتاب طبيعة تأثره بالسكاكي قبائلا: قحتى نلمحه ملخصا لكلام السبكاكي مع اقتضباب شديد في بعض المواضع يجعل فهم المعنى عبيرا، كما كان يؤيده في بعض آراته كرأيه في المجاز العقلي، ويدفع عنه بعض اعتراضات الخطيب القزويني، ومع هذا كله فلم يكن عبدا للتقليد، بل كانت له لمحات طبية أثبت بها شخصيته في الكتاب... ع (2). وبذلك تتضع صلة مؤلفه بتباريخ التعبير الكتائي باعتبار المسائل التي لخصها أو جملة تتضع صلة مؤلفه بتباريخ التعبير الكتائي باعتبار المسائل التي لخصها أو جملة تتضع صلة مؤلفه بتباريخ التعبير الكتائي باعتبار المسائل التي لخصها أو جملة الاعتراضات التي اعترض بها على غيره.

بدأ الإمام الطبيي بتعريف الكناية بقوله: «وهو ترك التصريح بالشيء إلى ما يساويه في اللزوم، ليستشقل منه إلى الملزوم؛ كسما يقال: فبلان طويل السنجاد؛ أي طويل القامة»(3)؛ فبنية الكناية تعتمد في الأساس على عدم التصريح بالشيء لتوافق ما تدل عليه في الاصطلاح اللضوي، وهو الستر، ثم إلى ما يساوي الشيء في اللزوم، ليستقل منه إلى الملزوم. وقد اكتفى بضرب مثال واحد لترضيح الحد دون أن يعلق عليه.

ثم انتقل إلى تبيان مسعنى الكناية في اللغة وأنها من إخفاء وجه المتصريح مثل الكنى التي فيسها إخفاء التصريح بالعلم<sup>(4)</sup>. وهو رأي يخالف فيه بهاء الدين السبكي الذي يقول: «الكنى التي هى أحد أنواع الأعلام صرحوا بأنها كناية، وفيسه نظر؛ لأن الكنية

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنالي، ص 37.

<sup>(2)</sup> التيان في اليان، مقدمة التحقيق، ص 101.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 406.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 406.

عَلَم، والعَلَم صريح في مــــماه، فلا فرق بين دلالة أبي عــبد الله، ودلالة زيد العلمين عليه ا<sup>(1)</sup>. وبهذا فإن دلالة الكنية صريحـــة، في حبن أن دلالة الكناية خفية، ولا يعني اشتقاق إحداهما من الاخرى أنهما ذات دلالتين متماثلتين.

والكناية عند الطببي تنقسم إلى «مطلقة، أو غير مطلقة، والمطلقة: هي ما يطلب منه نفس الموصوف، وهي بمعنى واحد نحو قولك مضياف، كناية عن زيد بسبب اختصاصه به، أو بمعان مسجموعة؛ كمقولك: حي، مستوي القامة، عسريض الأظفار، وتعني به الإنسان، (22). ومعلوم أنه أبدل مصطلح الكناية عن الموصوف، أو الكناية «المطلوب بها غير صفة ولا نسبة» كما في الإيضاح للقزويني (3) بمصطلح مطلقة، أو غير مطلقة. ولعله فضل الإطلاق - وهو بخلاف التقييد - على أي استصمال آخر اعتبارا لدلالة الكناية في هذا النوع على الموصوف؛ سواء اتصف بصفة أو صفات عديدة، وسواء أكان المغنى المقصود قريبًا أو بعيدًا.

وقد يكون الطيبي صرف ذهنه عن تكثير الأقسام غير مجار للسكاكي وبعض أتباعه، فقال إن هذا القسم قد يكون معنى واحدا أو مجموعة معان.

وأما غير المطلقة فيرجع سبب تسميتها كذلك إلى أنها مقيدة بعاملي الخفاء والتجلي، نظرا لتفاوتها إلى رمز وتلويح وإيماء وتسعريض، وهي فكرة يعبود الفضل فيها إلى السكاكي<sup>(4)</sup>. ومن اللافت أن الطبيي عدل عن تقسيم الكناية إلى كناية العسفة، وكناية النسبة، وإيراد المصطلحين اللذين عرفتا به، مفضلا الأخل برأي السكاكي في تفاوتها إلى أنواعها المذكورة آنفا. وقد عقب على ذلك بشرح كل نوع على حدة؛ فالرمز سمي رمزا للطف الإشارة إلى المطلوب من قسرب مع الخفاء، بمنى أن ينتقل فيه إلى المطلوب من لازم واحد، ويراد بالخفاء هنا ضعف اللزوم، وقد يستحسن بين المتحابين، ومن أمثلته قول دهير:

## وللعيون رمسالات مرددة تدرى القلوب معانبها وتخفيها(5)

<sup>(1)</sup> هروس الأفراح، ضمن شروح التلخيص 4، 251.

<sup>(2)</sup> التيان في البيان، ص 406.

<sup>(3)</sup> الإيضاح، ص 366.

 <sup>(4)</sup> قال السكاكي: •ثم إن الكناية تنفارت إلى تعريض وتلويح ورمز وإيماء وإشارة، ومسار الحديث يحسر لك
 المثام عن ذلك مفتاح العلوم، ص 403.

<sup>(5)</sup> لم أمثر عليه بديوانه، والرسالة: ما يرسل، و- الحطاب.

وقول الآخر:

ولو توافسةنا خسسداة وداحنا أشسسرن إليسنا بالجفون الفواتسر فلم أرشيتًا كان أخصر شاهدا من اللحظ ينبي عن دخيل الضمائر<sup>(1)</sup>

ويزيد الطيبي إيضاحًا للدلالة الرامزة باعتبار أن المطلوب فيها نفس الصفة، فيكون الإخفاء المشار إليه في الرمز عندئذ يقصد به مراعاة الموصوف، ومثاله قول الرسول ﷺ لعدي: وإنك لعريض القفاء، كناية عن الحسق، أو الاحتراز من اللفظ لا يحسن التفوه به كالفاظ الجسماع التي منها: الإفضاء، والغشيان، واللمس؛ قبال تعالى: ﴿... وَلَا الْفَضَاءُ مَا لَكُ بَعْدُمُ إِنْ بَعْدُمُ ... ﴿ [النساء]، وقبوله تعالى: ﴿... فَلَمَّ لَعُنّاهً... ﴿ [الاعراف]، وقول امرى القيس: ﴿... فَلَمَّ المُناهَا... ﴿ وَلَمُ لَا النساء]، وقول امرى القيس: فصرنا إلى الحسني ورق كلامنا ورضت فللت صعية أي إذلال

ومن أغراض ذلك أيضًا استهجان الصفة؛ كقوله تعالى: ﴿ أَجِلُ لَكُمْ لِلَّهُ الْعَبَّامِ الرَّفَ إِلَىٰ بَسَاتِكُمْ ... ﴿ يَهِ ﴾ [البقرة]، أو مدح وإعلاء شأن الموصوف؛ كقول الحنساء:

طويل النجاد رفيع العماد سساد عسشيرته أمردا

وقول امرئ القيس:

وتضحي فتيت المسك فوق فراشها نؤوم الضحى لم تنطق عن تفضل (2) ومن الملاحظ أن إبانة الجوانب المظلمة للرمز على الشاكلة التي وردت بكتاب الطبيي قلَّما نعشر لها عن مثيل في كستب بقية البلاغين؛ من ذلك خلبة الاتكاه على الرمز في الغزل الجاري بين المتحابين، وقد تدفع إليه الرقابة الأخلاقية التي يفرضها المجتمع على المرأة والرجل ممّا، حتى لا تؤدي علاقتهما إلى ما لا يرضاه ويأباه، ولللك تجد المتحابين ينزعون إلى الكناية بالرمز، حتى لا ينكشف أمرهما ويفتضحا بعد أن يلماع سرهما.

وقد تكون الكناية بالرمز أسلوباً لائقاً في إيصال المسعنى المقصود دون خدش شعور المستمع أو مس لشخصه، كما قد تكون الدلالة الرامسزة أسلوباً أنجع من التصريح بما لا يحسن التلفظ به، مثل الأحدوال التي ذكرها القرآن الكريم في علاقة الرجل بالمرأة، بحيث اعتبرت الكناية عنها دليلاً على النزعة الخلقية السامية التي يريد الله سبحانه أن يغرسها في نفوس الناس وضمائرهم حتى لا تشيع الرذيلة وتزول الفضيلة. وفضلاً عن

<sup>(1)</sup> النبيسان في البيان، ص 406، 407. الغوائر: فتسر الطرف: انكسر نظره. أخصر: الأخسصر، يقال هذا أخصر من ذاك وأقصر، أوجز.

<sup>(2)</sup> النيان في اليان، ص 407، **408**.

ذلك ما تجده فسي هذا النوع من رفع شأن الممدوح، والسمو به إلى أعلى المراتب. وقد يكون المفيد اعتبار الغايات السالفة الذكر جزءًا من بلاغة الأسلوب الكنائي، وفائدة التعبير به، وفضله على التصريح.

ومن الواضح أن الأمثلة والشواهد التي مساقها الطيبي أغلبها من تلك التي اسـتشهد بها البلاغيون قبله، مثل آيات القرآن الكريم، وبيتي امرئ القيس<sup>(1)</sup>، وبيت الحنساه.

وقد لا يختلف حديث في الكناية بالرمز عن التلويح الذي يشار به إلى المطلوب من بمد مع خفاء؛ أي بمدة لوازم، ومن أمثلته قول الرضي:

> وملتبس بالركب بادرت خلفه يلوح بالأردان وهو يراني<sup>(2)</sup> وقول ابن هرمة:

## لا أمتع الموذ بالفصال ولا أبتساع إلا قريبة الأجل

وقول امرأة تشتكي بعض ولد ســعد بن عبادة قلَّة الفاْر في بيتها، فقــال املأوا بيتها خبرًا وسمنًا ولحمًا<sup>(3)</sup>.

وقد تابع الطيبي السكاكي في تأويل البعد في هذا النوع، معتمدًا على التفصيل الممل الذي يغلب عليه التكلف، وكثرة الانتقال من المقدمة إلى النتيجة على الشاكلة التالية:

ووقال حسان:

يغشون حتى ما تهر كلابهم لا يسألون من السواد المقبل(4)

<sup>(1)</sup> فقول امرئ الليس: فصرنا إلى الحسن ورق كلامنا...اليت. استشهد به ابن الأثير في «المثل السائر» 3، 49، وقوله في اليت المسائر» المشعر، وقوله في اليت المسائر» المشعر، والميت المسائر، من المسائر، والميت الحساء فتمة إشارة إليه في مقتاح العلوم، ص 402، والإيضاح، ص 206.

<sup>(2)</sup> الركب: الراكبون، العشرة فما فوق (ج) لركب، وركوب. والبيت بديوان الشريف الرضي 2، 434.

<sup>(3)</sup> التيان في البيان، ص 408، 409، 410.

 <sup>(4)</sup> قال ابن الآثير في "كفاية الطالب في نقد كلام الشاعر والكاتب"، ص76: "ولما حضرت الحطيئة الوفاة قال: البلغوا الأتصار أن أعاهم أمدح الناس حيث يقول:

يغشون حى ما تهر كلابهم لا يسألون من السواد القبل» وهو بديوان حساد بن ثابت، ص309.

فإن ترك الهرير يدل على جبنه، وجبنه على مشاهدته وجوها إثر وجدوه، وهي مشعرة بكثرة تردد الضيفان، وهي بكونهم مضيافين، وقوله لا فيسألونه إما تكميل فيكون كناية عن شجاعتهم وشدة جاشهم، أو تتميم فيكون عبارة عن إرادة مزيد سخاوتهمه (1). ومعلوم أن كثرة اللوازم لبس في العقل ما يجعلها تستقيم في ذهن المدع أو المتلقي على السواء على هذا الترتيب الذي تتوالى فيه الفوائد الواحدة بعد الاخرى، ولعله بعدئذ من تأثير المنطق.

وأما الإيماء (27): فهمو كناية يكون المطلوب بها قريبًا، وليس بها خضاء، نتيجة قوة اللزوم وظهمور المكنى عنه، وهو إما لتخمصيص الصمضة بالموصوف، أو لتسخصميص الموصوف بالصفة.

ومن أمثلة الأول قول الشاعر:

والمجد يدمو أن يلوم لجيله عقد مساحي ابن العميد نظامه وقول أبي نواس:

فما جازه جود ولا حل دونه ولكن يصير الجود حيث يصير وقول الشنفرى يصف امرأة بالعفة:

يبيت بمنجاة من اللوم بينها إذا ما بيوت بالملامة حلت

ومن أمثلة الثاني:

من نور وجهك تضحي الأرض مشرقة ومن بسنانك يجري الماء في العود أضحت يمينك من جسود مصسورة لأ بل يمينك منها صورة الجود<sup>(3)</sup>

أراد تخصيص الممدوح بصفة الجود، فجعل يمينه مصورة منه، ميزت عن غيره على طريقة قولها:

• فإنما هي إقبال وإدبار ثم بالغ فيه حيث جعلها منبع الجود ومعدنه.

ومعلوم أن هذا النوع هو ما يعرف بكناية النسبة، وهو القسم الشالث، ويتم ابأن يصرح بالصفة ويقصد بإثباتها لشىء الكناية عن إثباتها للموصوف بهاه (4). والغرض من الكناية بها هو عدم التصريح بذكر الصفات، فقول زياد الأعجم:

<sup>(1)</sup> التيان في اليان، ص 409.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 410 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> البنان: أطراف الأصابع، واحدته بنانة.

<sup>(4)</sup> بنية الإيضاح 3، 158.

## وإن السماحة والمروءة والندى ﴿ فِي قبة ضربت على ابن الحشرج

فإنه حين أراد أن لا يصرح بإثبات هذه الصفات لابن الحشرج جمعها في قبة، تنبيهًا بذلك على أن مـحلها ذو قبـة، وجملهـا مضـروية عليه لوجـود ذوي قباب فـي الدنيا كثيرين، فأفاد إثبات الصفات المذكورة له بطريق الكنايةه(1).

وبذلك يتضح أن تقسيم الطبي للكناية اعتمد فيه على تفاوت أنواعها بحسب ما وردت في كتاب المفتاح، وجعلها أساسية ثم أدخل ضمنها الأقسام الثلاثة المعروفة، وتكاد الأمثلة والشواهد تكون هي نفسها التي وردت بكتب المناخرين، وهو وإن جارى السكاكي إلا أنه خالفه في الإكتار من تلك الأمثلة، وعلى الرخم من أن الطببي أكثر تفسيلاً وأضرر أمثلة من السكاكي في الكناية نجمله يختم كالمه فيها بالإشادة بالسكاكي...ه(2). وقد يُعد الإكتار من تلك الشواهد وتحليلها من مواضع تضرده وإضافاته.

ومن أنواع الكتايات التصريض: وقد عرفه بقوله: وهو الكلام المشار به إلى جانب وإيهام أن الغرض جانب آخر، وسمي تعريضاً لما فيه من التعوج عن المطلوب، ويقال نظر إليه بعرض وجه؛ أي بجانبه، ومنه المعاريض في الكلام، وهو التورية بالشيء عن الشئ، وفي المثل: «إن في المعاريض لمندوحة عن الكذب»(3). والدارسون يجسملون الشئ، وفي المثل: «التعريض هو أن يطلق الكلام، ويشار به إلى معنى آخر يفهم من السياق»(4). ولا بد أن يكون بين المعنى المذكور والمعنى المقصود صلة تجمل أحدهما وهو المذكور - يتطلب الآخر غير المدكور، وهو المقصود. وتظهر تلك الصلة من سياق العبارات؛ لان حقيقة التعريض هي: «أن يضهم من اللفظ معنى السياق من غير قصد استعمال المنفظ فيه أصلاً؛ أي أن أساس استعمال المستوى التعريضي هو الصياخة المقتيقية، ثم يكون تجاوزها مردوكا إلى السياق...»(5). وما دام كذلك فإنه لا يأتي في المفرد على الإطلاق، بخلاف الكناية التي تأتي في المفرد والمركب معاً.

<sup>(1)</sup> الإيضاح، ص 371، 372.

<sup>(2)</sup> التيان في اليان، مقدمة التحقيق، ص 81.

<sup>(3)</sup> التيان في اليان، ص 415.

<sup>(4)</sup> بكري شيَّع أمين، البلاخة العربية في ثوبها الجديد 2، علم البيان، ص 153.

<sup>(5)</sup> أدبيات البلاغة العربية قرامة أخرى، ص 194.

ومن أغراضه (1): إعلاء جانب الموصوف وملاطفته؛ كما يقول الخاطب لمن يخطبها: إنك لجميلة صالحة، وعسى الله أن يبسر لي امرأة صالحة، عملاً بقوله: ﴿وَلا جَاعَ عَلَكُمْ فِيماً عُرْضَتُم بِهِ مِنْ حِطْبَة النِّسَاءِ ... ﴿ ﴿ البقرة]، وقد يكون لاستعظام المخاطب؛ مثل قول المحتاج: جنتك لاسلم عليك، ولانظر إلى وجهك الكريم. وذلك ما نص عليه الطبيي من أغراض التعريض، وإن كنا ترجح أنه يتعسدى في أغراضه غايات يحددها المقام الذي يستخدم فيه.

ويوجه الإمام الطيبي النظر إلى نوع من الكنايات التي استنبطها الزمخشري من آي القرآن الكريم، وخلاصتها: «هي أن تعمد إلى جملة معناها على خلاف الظاهر، فتأخذ الخلاصة منها من غير مفرداتها بالحقيقة والمجاز، فتعبر بها عن مقصودك؛ كما تقول في قوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْفِ اسْتُوى ﴿ ﴾ [طه]، إنه كناية عن الملك فإن الاستواء على السرير لايحصل إلا مع الملك فجعلوه كناية عنه (2)، وهو نوع من الإيماء، وقد تبين لنا أن هذا النوع هو ما أسماه الزمخشري في بعض المواضع من تقسيره الكشاف بالمجاز عما وقع كناية (3). ولا يوافق الإمام الطبيي الزمخشري مخافة أن يؤدي التأويل إلى الشبهات، كما هو الشأن في أقوال الباطنية، ويضرب لذلك مثلاً بالمراد من قوله تمالى: ﴿ ... فَاظِمْ نَفْلُكُ ... ﴿ \* أَطْهَ اللهِ يَعَلَمُ جَوَالُ إِدادة للعارض فيها.

ويختم الإمام الطيبي حديثه عن الكناية بإبانة أنها أقوى من التصريح؛ لأن الانتقال فيها من اللارم يتم بشرط المساواة بينه وبين الملزوم؛ فيفيها إذن ادعاء الشيء بالسبينة، وتصوير لحال المكنى عنه، وفرق بينها وبين المجار؛ إذ أن الكناية لا تُنافي إرادة الحقيقة، في حين أن المجاز ينافي ذلك. وجملة الأصر أن الطيبي لم يخرج عن النطاق الذي رسمه السكاكي وأتباعه للكناية، وقد حاول جاهدا التفرد في بعض الاصور؛ كإطلاقه مصطلح «المطلقة وغير المطلقة»، واعتداده بفكرة التفاوت في أنواع الكناية كما وضعها السكاكي، واعترادها أساسية في تقسيم الكناية بدل التقسيم الشائع.

<sup>(1)</sup> التبيان في البيان، ص 416 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 418.

<sup>(3)</sup> الكشاف 1، 182.

<sup>(4)</sup> التبيان في البيان، ص 418.

وتبدو إضافاته أيضًا في الإكتار من الأمثلة والشواهد بشكل يفوق مثيلاتها عند السكاكي، وأيضًا في بعض اعشراضاته على علماء البلاغة ونخص بالذكر منهم الزمخشري.

ومن الإنصاف أن يتم تقويم جهود هذا البسلاغي استناداً لطبيعة العصر الذي وجد فيه، وأيضاً لصلته بعلم البيان ككل؛ ولأن الرجل لم تكن البلاغة فنه الأول، بل كان ذا زاد ثقافي متنوع الطعوم وصاحب معرفة متعددة الجوانب وميراثه البلاغي يتشابه كثيراً مع ميراث سبابقيه (11). وحسبه إذن أن يستوفي دراسة جميع جوانب الكناية، وقد سعى جاهدا إلى ذلك، وإن كانت تبدو على أسلوبه صنعة المنطق واستدلالاته.

وأما تقويم جهده في ضوء عصره فتفرض علينا الاعتراف بأننا «أصبحنا منذ القرن السابع الهجري في عصر التعقيد والجمود، وهو عصر أهم ما يميزه في البلاغة التلخيص إلى حد الإلغاز، ثم الإطالة في غير جدوى حقيقية تنفع البلاغة نفعاً مذكوراً أو تغني فيها غناء محموداً، (2). وهي مظاهر لا يخلو منها باب الكناية في كتاب الطيبي، ولعل طبيعة العصر هي التي دفعته إلى أن لا يتقدم في بحثه البلاغي إلى الاصام، وهو ما يؤكده بعض الباحثين. «وإذا كان لم يخط خطوات واسعة في مضماره فإن طبيعة العصر الذي عاش فيه ـ بالنسبة إلى عالم مفسر محدث بلاغي كالطبي ـ كانت تجعله إلى المحافظة أقرب منه إلى التجديده (3)؛ ولذلك بدا أن همه في بحث الاسلوب الكنائي لا يتعدى الإلمام بكل جوانبه، وليس دراسته دراسة تنم عن تجديد وابتكار.

عرض الإمام يحيى بن حمزة العلوي (ت 749 هـ) للكناية في كتابه االطراد المتضمن الأسراد البلاغة وعلوم حقائق الإعجازة. وكانت عنايته منصبة على تفهم ودراسة أقوال العلماء فيما يتصل بتعريفهم للكناية، والفرق بينها وبين التعريض، أو بقية أنواع المجاز، وبيان أقسامها وسر بلاغتها، ومزية التعبير بها مع ضرب الأمثال لها من القرآن الكريم والحديث النبوي المشريف، وكلام الإمام علي كرم الله وجهه وما تضمنته الاشعاد من لطيف الكنايات. ويبدو من منهجه في التحليل أنه مزج بين الطريقة الأدبية - التي تعتمد على الذوق والتحليل الفني وعلى السهولة في صياغة العبارة وتدفقها في لين وانسياب - وبين طريقة المناطقة التي تنزع إلى التكثير من الاحترازات، والعبارات الكزة الجافة، وكأنه يريد أن يسلك طريقًا من الاعتدال والتفرد في نفس الوقت.

<sup>(1)</sup> التيان في البيان، مقدمة التحقيق، ص 176.

<sup>(2)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص 367.

<sup>(3)</sup> التبيان في البيان، مقدمة التحقيق، ص 100.

وأول ما بدأ به العلوي هو: اعتباره الكناية وادياً من أودية البلاغة، وركناً من أركان المجاز، وتختص بدقة وغموض، ومن أجل ذلك حصل الزلل لكثير من الفرق، بسبب التأويلات كما عرض للباطنية فيما أثوا به من قبح الشاويل وشنيعه، ولطوائف من أهل البدع والضلالات (1)؛ فهي ترتبط بالبلاغة، وتعتبر شعبة من شعب المجاز، فإذا أيتنا سلقا أن المجاز أبلغ من الحقيقية أدى ذلك إلى اعتبار الكناية بهله المفهوم أبلغ من التصريح. ثم بيَّنَ العلوي معناها في اللغة (2)، مشيرًا في أثنائها إلى الكنية، ولا بد من أن صلة تجمعهما، ولذلك فهي «مسقولة على ما يتكلم به الإنسان ويريد به غيره، وأنشد الجوهرى لأبي زياد:

## وإني لاكنو عن قذور بغيرها وأعرب احيانًا بها واصارح

والكنية بالضم والكسر في فائها: واحدة الكنى، واشتبقاقها من الستر. يقال: كنيت الشيء، إذا سترته، وإنما أجري هذا الاسم على هذا السنوع من الكلام؛ لأنه يستر معنى ويظهر غيره، فلا جرم سميت كناية...»(3). ولا نظن أن في هذا ما يسعتبسر جديداً وطريقاً؛ إذ في كتاب «المثل السائر» شيء منه، وإشارات دالة على فحواه ومضمونه(4).

ثم إنه يورد معناها في اصطلاح علماء البسيان باديًا بتعريف عبد المقاهر الجرجاني<sup>(5)</sup> رادًا إياه لأسباب ثلاثة:

أولها: قوله (ويأتي بتالسيه) إن أراد مثله فهو خطأ؛ لأن الكناية ليسست مماثِلة لما كان من اللفظ الذي تُرك بالكناية...

وثانيها: قوله افسوم به ؛ فإن الإياء لا يخلو من أن يكون على جهة الحقيقة أو على جهة المجاز؛ فسالإيماء يحتسمل إذن ما ذكرناه، وليس في الإيماء إشسارة إلى أحد الوجهين، فلا بد من بيان أحدهما، وإلا كان كلامًا لا تفصيل فيه مخلاً بحد الكناية.

<sup>(1)</sup> الطراز، 1، 364، وراجع بخصوص الباطنية - هنرى كوريان، تاريخ الفلسفة الإسلامية، ص83.

 <sup>(2)</sup> قال العلوي: «الكناية مصدر كنى يكني وكنيته تكنية حسنة، ولامهما واو وياه، يقال كناه يكنيه ويكنوه،
 والكنية بالأب أو بالأم، وفلان يكني بأبي عبد الله، وفلانة تكني بأم فلان. . « الطرار 1 ، 365.

<sup>(3)</sup> الطراز 1، 366.

<sup>(4)</sup> المثل السائر 3، 50.

<sup>(5)</sup> راجع تعريفه في دلائل الإعجاز، ص 52، والمباح 1، 366.

وثالثها: أن ذلك الحد يُتقفى بالاستعارة؛ كقولنا: رأيت الأسد؛ فسفيه تركنا اللفظ الموضوع للشجاهة، وأتينا بتاليم، وأوسأنا به إليه، فليس في التعريف دلالة على اختصاص الكناية (1).

فالوجوه الثلاثة - بحسب رأي العلوي - دالة على افتقار التعريف إلى الدقة والضبط المحكم الذي يزيل الاحتراز، ولا يجعل الحد قابلاً لتنضوي تحته صور بيانية أخرى.

وأما ابن سراج المالكي صاحب المسباح<sup>(2)</sup>: فإن تعريفه يخلو أيضاً من بعض الدقة ا وبيان ذلك أن قوله: «ترك التصريح بالشيء» عام في جميع أنواع المجاز؛ إذ يترك فيها التصريح بحقائقها الموضوعة من أجلها، وقوله: «إلى مساويه في اللزوم» يحترز به عن الاستعارة في مثل قولك: رأيت أسداً، فإنه ينتقل في الكناية عن لفظ إلى مساويه في مقصود دلالته، فإن الوصف كما يلزم قولنا: فلان كريم، فإنه يلزم مساويه أيضاً، وهو قولنا فلان كثير رماد القدر، بخلاف قولنا أسد، فإنه ليس مماثلاً لقولنا: فلان شجاع في مقصود دلالته، بل يخالفه في نفس دلالته، فإنه دال على خلاف ما دل عليه قولنا فلان شجاع، وإنما شاركه في بعض معانيه، وهو الشجاعة، ومنه اختلفا.

وقوله: «لينتقل منه إلى الملزوم»؛ يعني أن فسائدة المساواة في الدلالة، هو المساواة في الملزوم.

ولا يخلو تحليل العلوي من روح المنطق والفلسفة، وقد تغلغلا في أذهان البلاغيين حتى عُدُّ اصطناعهما مظهراً خالبًا على المسألة البيانية كلها، وهو ما يلهب إليه محمود السيد شيخون بقوله عن دراسة العلوي خاصة: التي «تعتمل في أغلب الأحيان على الفلسفة والمنطق، فقل اطلع على جهود القدماء، ثم تناولها بالنقد الفلسفي المنطقي. . . . (3). فهو إذن نقد تاريخي لاهم الأسس التي يقوم عليها التعبير الكنائي. ويبدو أن في الأمر تناقضًا؛ لأن العلوي يوجه نقلنًا لاذعًا لمعض العلماء الذين يصطنعون المنطق في التحليل والاستنباط، مثلما هو شأن ابن سراج المالكي الذي «كان مولمًا بالمنطق ومعالجته، فغلبت عليه عباراته . . . فإن موضوع علم البيان هو الفصاحة والبلاغة ومعرفة أساليبهما، وهما بمعزل عن علم المنطق، فلا ينبغي أن يُمزج أحدهما بالأخر

<sup>(1)</sup> راجع المباح 1، 366 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> قال المالكي في حد الكناية: «هو ترك التصــريح بالشيء إلى ما يساويه في اللزوم، لينتقل منه إلى الملزوم» العارا 1، 367، 368.

<sup>(3)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 44، 45.

لاختلاف حقائقهما (1). وتبدو هذه المسألة هي الشغل الشاغل للعلماء والدارسين قديمًا وحديثًا؛ إذ ثمة من يوجَّه أصابع الاتهام لهـوَلاء العلماء الذين رَجَّوا بالدراسات المنطقية في مسائل علوم العربيّة عامة؛ كالنحو والصرف والبيان، حتى أصبع من المتعذر النهضة بتلك العلوم بسبب التعقيدات المنطقية. ثم إن مسائل البيان مؤسسة على اللوق، وعلى الإدراك الغني لمواضع الجـمال والقبـع في النصوص الإبداعية. وإذا كان العلوي يسقبل بعض ما ورد في تعريف ابن سراج المالكي ويقدمه على غيره، فإنه يعترض عليه من وجهين (2):

أولهما: أن ما ذكره ينسبحب أيضًا على الاستعارة؛ كقولك: رأيت الأسد، فإنك تركت التصريح بقولك لقيني الشجاع إلى لفظ الأسد، والكناية مخالفة للاستعارة في ماهنها فلا بخلطان.

وثانيهما: فإن قوله: «إلى ما يساويه في اللزوم لينتقل منه إلى الملزوم» إن أراد بالملزوم المدلول، فذكر منا الأخير أوضح في اللهن، ولا حاجة لنا إلى عدم ذكره، وإن أراد به معنى آخر غيره فهو خطأ لا فائدة فيه ا لأنه لا مشاركة بينهما إلا في مدلولهما، ولهذا كان كناية عنه. وهكذا يبدو أن أهم الاعتراضات إنما تنبني على الاحترازات الناشئة من عدم الضبط المحكم للحد وإمكانية ناويل دلالة العبارات لتستوعب مفاهيم أخرى ثانوية.

وأما التعريف الثالث والذي أورده العلوي، فهو لابن الأثير، وقد حكاه عن بعض علماه البيان<sup>(3)</sup>؛ وهو أن الكناية «اللفظ الدال على الشيء بغير الوضع الحقيقي بوصف جامع بين الكناية والمكني عنه، وزعم أن مثال ما قاله هو اللمس، والجماع؛ فإن الجماع اسم موضوع حقيقي لمعناه، واللمس كناية عنه، وبينهما الوصف الجامع؛ لأن الجماع لمس وزيادة، فكان دالاً عليه بالوضع المجاري<sup>(4)</sup>. ويراه باطلاً من أوجه ثلاثة:

أولها: أنه يفسد بالتشبيه؛ لأنه اللفظ الدال أيضًا على غير الوضع الحقيقي في وصفٍ من الأوصاف.

<sup>(1)</sup> المباح 1، 370.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 1، 369.

<sup>(3)</sup> الطراز 1، 3<del>69</del>.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق 1، 368، 369.

وثانيها: فإن الكناية لا تفتقر إلى ذكر الجامع؛ فقولنا: فلان كثير رماد القدر، دليل على كرمه، فهو غير محتاج إلى ذكر جامع؛ لأن ذلك يخرج الكناية عن حقيقة وضعها ويطل فائدتها.

وثالثها: أنه ذكر الكناية والمكنى في حد الكناية، ففيه تفسير الشيء بنفسه.

ومن البين أن غربلة هذه الآراء التي تحاول عبنًا وضع تـعريف متكامل للكناية اعتمد فيسها العلوي على العقل ما أمكنه ذلك اودراسة العلوي للكناية دراسة تمتار بالإحاطة والشمول وتقوم على العقل<sup>(1)</sup>. وكأن النزعة العقلية هي التي دعته إلى أن يشكك في كل ما وصل إليه من تعريفات، فحاول هدم بعضها، وأبقى على بعضها الآخر ليقوم في النهاية ببناء مفهوم يراه متكاملاً للفن الكنائي.

وأما التعريف الرابع: فقـد حكاه ابن الأثير عن بعـض الأصوليين<sup>(2)</sup>، وهو: أنها اللفظ الذي يحتمل الدلالة على المعنى، وعلى خلافه ، وهو فاسد لامرين:

أولهــما: أنه يبطل بالمشتــرك اللفظي مثل قــره وشفق؛ فكل واحد منهــما دال على المنى وعلى خلافه.

وثانيهما: أنه يبطل بالحقيقة وللجاز، فقولنا: أسد وبحر، دال على الوضع الحقيقي للفظ، واستعماله المجازي أيضاً، فهو تعريف يغلب عليه التعميم، وليس فيه ما يلل على خصوصية الكناية؛ لأنه يتداخل مع ظاهرة لغوية تعتبر من خصائص العربية، وهي المشترك اللفظي(3)، وإن كان التداخل واردًا على المرجع، وهو إذا بطل بالحقيقة والمجاز اشتركت معه بعض صور الكناية الأخرى.

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 44.

<sup>(2)</sup> العاراز 1، 370، 371.

<sup>(3)</sup> قال السيوطي: «وقد حده أهل الأصول بأنه اللفظ الواحد الدال على مدين مختلفين فاكتر دلالة على السيوطي: «وقد حده أهل الأصول بأنه اللفظ الواحد الدال على المدين بلك اللفة، وانتطف الناس فيه؛ فسالاكترون على أنه يمكن الوقوع، لجدول أن يقع إما من واضع واحد لفرض الإبهام على السامع، بحيث يكون التسميع مبها للمفسدة، كما روي عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه، وقد سأله رجل عن النبي في وقد ذهابهما إلى الغار: من هله؟ قال: على رجل بهديني السبيل، الزهر 1، 369. والظاهر من المثال الأخير أن المنسرك يتناخل مع الكتابة؛ الأن قصد أبي بكر أنه رسول الله أللي يهدي إلى سواء السبيل وهي الأخرة.

والعلوي يعترض أيضًا على تعريف الرازي الذي حدَّ الكناية بقوله: إنها اللفظ الدال على معنى مقصود مع ملاحظة معناه الأصلي؛ لكونه يفسد بالاستعارة؛ لأنها تدل على معنى مقصود باعتبار معناها الأصلي، فيلزم أن تنضوي تحت الكناية، كما يبطل تعريفه بالحقيقة والمجاز؛ لأنه ما من مجاز يدل على معنى إلا وهو دال على حقيقته، وبذلك تدخل أنواع المجاز في الكناية (1).

ومعلوم أن تداخل الكناية مسع صور البيان والسديع وبعض خصائص العسربية ظاهرة بارزة شديدة التملق بها لا يعود الفضل فيها إلى العلوي في اكتشافها والتنبيه عليها.

وكان من المفسترض أن يوجه النظر إليها في حد الكناية بالنص على أن التفساوت قد يقم فيها فتتحول إلى صور بيانية أخرى.

وأما التعريف الخامس للكناية: فهو لابن الأثير، وهو: أنها كل لفظ دل على معنى يجود حسله على جانبي الحقيقة والمجاز؛ ومثاله قوله تعالى: ﴿ بِالرُكُمُ حُرْثُ لَكُمْ... ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ الحرث دال على معناه بالحقيقة، واستعمل في مجازه وهو الجماع، فلما دل على الحقيقة والمجاز اعتبر كناية، وهو فاسد من أوجه ثلاثة:

أولها: أن قوله المعنى يجوز حمله على جانبي الحقيقة والمجازا يدل على أن المعنى واحد على جيهة الحقيقة والمجازا، وهو خطأ! لأن المعنى الواحد لا يجبوز حمله على الجهتين لاجتماع الإثبات والنفي فيه، وبالتالي فإنه يصير حقيقة وضد الحقيقة، علماً أن للكناية معنين أحدهما حقيقة والآخر مجاز، وليس كما أدَّعى هو أنها معنى واحد.

وثانيها: أن ما ذكره يبطل بالاستعارة؛ فقولنا: فلان أسد، كما يدل على الحقيقة وهو السبم، دل أيضًا على مجازه وهو الشجاعة.

وثالثها: فإن قوله: «بوصف جامع بين الحقيقة والمجار» يدخل فيه التشبيه الذي لا بد فيه من أسر جامع وهو وجه السُّب، بخلاف الكناية، فاعتبار الجامع فيها يدخلها في التشبيه، وهو محال، ويعجب العلوي من ابن الأثير؛ لأنه عاب على بعض علماه البيان اشتراطه الجامع في الكناية، وأبطله هو بإدخال الكناية في التشبيه، ومع ذلك عده - أي الجامع - إحدى أسس التعبير الكنائي، وهو تناقض، وكأنه يجهل أن وضع الحدود غيرُ فن الكتابة وقد برع فيه(2).

<sup>(1)</sup> الطراز 1، 371.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 1، 372، 373.

وقد يكون من الإنصاف ألا نغلو في التحامل على العلماء الذين حاولوا تعريف الكناية، وخاصة ابن الأثير الذي كنا نفضل لو أنه استعمل مصطلح «التناسب» بدل «الرصف الجامع» حتى يقلل من انسيابية المصطلحات التي يقترن استعمالها في صورة كالتشبيه أو الاستعارة، ويندر تداولها في صورة أخرى هي الكناية. ورخم ذلك فإن بعض الدارسين برر دلالة الوصف الجامع بقوله: «فابن الأثير يشترط الوصف الجامع بين الحقيقة والمجار في الكناية، وهو يقصد بهذا الوصف الجامع ما يجعل المتلقي يستشف الدلالة الرامزة من خلال الاداء اللغوي في التعبير الكناتي.... في من الوصف الجامع تبدو فيما يجب أن يتوفر من تلاؤم وانسجام بين معني الكناية القريب والبعيد، وهي محصلة عقلية تنتج من التفاعل وانسجام بين معني الكناية القريب والبعيد، وهي محصلة عقلية تنتج من التفاعل الذهني بينهما.

ويخلص العلوي في النهاية إلى وضع تصريف للكناية بقوله: (هي اللفظ الدالً على معنيين مختلفين حقيقة ومجاز من غير واسطة، لا على جهة التصريح (2). وهو تعريف استمان فيه بالمنطق، وكان متفطئاً إلى ما يمكن أن يتداخل مع الكناية من بقية صور البيان، وبذلك وضع اللكناية تعريفًا جامعًا مانعًا، يدل على تمكنه من المنطق، وخبرته النامة بحدوده ورسومه وقضاياه... (3). ويذلك سعى جاهدًا لسد الطريق أمام كل ما يودي إليه التأويل على غير الفظاهر من مثل قدوله: إن «اللفظ الدال يحترز به عن التعريض فيانه ليس مدلولاً عليه بلفظه لكونه يفهم من السياق، وقوله: (على معنين) يحترز به عما يدل على معنى واحد، فيانه ليس كناية، ومن ضمنه الالفاظ المتراضع عليها؛ كرجل وفرس، وألفاظ المشترك، فإنهما دالان على معنين. وقوله: «مختلفين» يخرج عنه المتواطئ. وقوله: «حقيقة ومجاز» يحترز به عن اللفظ المشترك، فإن دلالته على ما يدل عليه من المعاني من جهة الحقيقة لا غير. وقوله: (من غير واسطة» يحترز به عن التشبيه، فإنه لا بد فيه من أداة التشبيه إما ظاهرة أو مضمرة. وقوله: (على جهة التصريح» يحترز به عن الاستعارة؛ فإن دلالتها على ما تدل عليه من جهة صريحها إما بغير قرينة كدلالة الأسد على الشجاع، بخلاف

<sup>(1)</sup> رجاء عيد، فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور، ص 428.

<sup>(2)</sup> الطرار 1، 373.

<sup>(3)</sup> الأسلوب الكتائي، ص 45.

الكناية، فإن الجماع ليس صريحًا في قوله تعالى: ﴿ ... فأثوا مَرْلَكُمْ ... ﴿ إِلَا قَرَاءًا ، وَإِلَا الْمِدَاءَ وإنما هو مفهوم على جهة التبع، كما دلت عليه بحقيقتها (1).

وقد يكون من المجدي أن نتأصل في هذا المنهج الذي اصطنعه العلوي في دراسة الكناية؛ فبدأ فيه بالإشكاليات التي تطرحها الحدود والتصاريف عادة، والتي ظلت - اعني التعريفات - صحل اختلاف بين العلماء قديمًا وحديثًا كما يرى الفيلسوف الألماني التيريز، جوتفريت فلهلم 1646 - 1716، فالاهتمام إذن بالتسعريفات قديم في أصله حديث في توجهاته؛ إذ قمن المؤكد على كل من حاول أن يدرس البيان العربي وغير العربي و وبكيفية جدية - التعرض لما يدعوه المناطقة بالتحديدات والتعريفات، إذا كان حريصًا على أن يضع لعمله أسسًا مكينة وواسخة، وخصوصًا في أصولها اليونانية حتى يتبين له صنيع المناطقة والبلاغيين والأصولين العرب والمسلمين (2). ومعنى ذلك أن غالبية التعريفات تأثرت إلى حد بعيد بالمنطق، وهو ما نلمسه في بعضها اللي ذكره العلوي والذي بيَّنَ فساد بعضه، وتكامل بعضه الآخر مستفيداً هو الآخر من المنطق ورسومه.

فالعناية بالتعريف إذن توجّب صاف يؤيد جدواه ما ذكرناه آنفاً، وما يشبته الدارسون من أن الاهتمام بالتحديد أو التعريف مسألة قديمة قدم الفكر الإنساني؛ إذ «هو الوسيلة الاساسية لإدراك جواهر الاشياء مهما كانت، واعتباراً لهذا الدور الإدراكي وللمرفي فإن أرسطو ضبط مكونات التحديد ومنهاجيته (3).

ويبدر أن العلوي كان على اطلاع بمنهاجية التحديد وضوابطه.

وفي معرض حديث العلوي عن الكناية والمجاز يقول: إن أكثر علماء البيان على عد الكناية من أنواع المجاز خلافًا للرادي اللي أنكر ذلك، ورحم أنها عبارة عن أن تذكر لفظة وتفيد بمعنما معنى ثانيًا هو المقصود، فإذا كنت تفيد المقصود بمعنى اللفظ، وجب أن يكون معناه معتبرًا فيهما نقلت اللفظة إليه عن موضوعها، فلا يكون مجازًا. وهو باطل من وجهين:

أولهما: لأن حقيقة المجاز ما دل على معنى.

وثانيهما: لأن الكناية قد دلت على معناها اللغوي الذي وُضعت من أجله، ويعدها لا يخلو حالها إما أن تدل على معنى مخالف لما دلت عليه بالوضع أم لا، فإن لم تدل

الطراز 1، 373، 374.
 مجهول البيان، ص 11.

<sup>(3)</sup> المرجع السبابق، ص 12. أرسطو: (384-322 ق.م) فيلسبوف يوناني تشلمل على أفسلاطون وعلم الإسكندر الأكبر وأسس اللوقيون حيث كان يحاضر ماشياً، فسمى هو وأثباهه بالمشالين.

فلا صعنى للكناية، وإن دلت عليه بالوضع، ومن العجب أن الرازي اعتبر الاستعارة مجازاً، بخلاف الكناية، وهما سيان، فكل منهما دل على معنى يخالف ما دل عليه بأصل وضعه(1).

ويعترض بعض المدارسين على محاولة العلوي إقناعنا بفساد رأي الرادي، نظراً للاضطراب الحاصل فيه، دولا يستطيع العلوي أن يقنعنا، وهو يعلل كيف دخل الخداع على الرادي حتى أبطل كون الكناية مجازاً، فهو في تعليله يخلط، كما يخلط الرادي أيضا بين الدلالة الحرفية والدلالة الفنية والزعم بأنهما يجتمعان... و(2)؛ فالاعتداد بالمعنى الأصلي في الكناية، وهو السبب الملي من أجله عُدت من الحقيقة في رأي الرادي، يقلل من شأن المعنى الثاني بالرغم من أنه المراد فيها؛ فالعبرة في الكناية بغرض الاستعمال كله لا بجزئه.

وأما الفرق بين الكناية والاستمارة فهو كما في قولنا: رأيت أسدًا؛ إذ فيه تجوزًا بالاستمارة، فإذا كنت تريد الحقيقة فهو السبع، فلا تحتاج إلى قرينة، وإذا أردت الشجاع فأنت تحتاج إلى قرينة؛ فالاستمارة فيها وضعان حقيقة ومجاز، بخلاف الكناية فإن معنيها - الحقيقة والمجاز - مفهوسان ممّا، فأحد اللفظين حقيقة والآخر مجاز، ولأجل ذلك أبطل الرازي كون الكناية مجازًا، فإنه لما كان معناها اللفوي مفهومًا عند استعمال كونها مجازًا في غيره أبطل مجازها، وظن أن معناها اللغوي مفهوم عند استعمالها في مجازها يزيل كونها مستعملة في للجاز.

ولعل أهم ما في هذا الفرق هو ملازمة الاستسمارة للقرينة بخلاف الكناية، والسر في ذلك أنه «ما دام المعنيان واردين على اللفظ فإن الكناية لا تتطلب القرينة بالضرورة؛ لأن القرينة تعيِّن أحد المعنيين، وذلك غير مراد ولا مطلوب في الكناية»<sup>(3)</sup>.

وأما احتماد الرازي على المنى الأصلي في الكناية - وإن كان الغرض منه إفادة معنى أخر يلزمه - فإنه هو الذي جمله لا يعتبرها من المجاز، كما جمله يتجاهل أهم طرف فيها، وهو المعنى البعيد، ويمكن تصور العملاقة بين المعنين بأن «القصد للمعنى البعيد أقوى، بحيث يصبح المعنى القريب قنطرة للعمبور إلى المعنى البعيده (٩)، ويذلك فإن العبرة تكمن في الدلالة الحتامية للتعبير الكنائي، وليس في المعنى اللغوي الظاهر.

الطراز 1، 375، 376.
 رجاه عيد، فلسفلة البلاغة بين التلنية والتطور، ص 432.

<sup>(3)</sup> قام حسان، الأصول، ص 376.

<sup>(4)</sup> المرجع السابق، ص 376.

ويفضل العلوي رأي ابن الأثير-الذي قال إن الكناية من باب الاستعارة- على رأي الرازي، لأنه لم يخرجها عن حد المجاز وحكمه، ولأن الاستعارة من باب المجاز وحكمه، بحيث يطوى فيها ذكر المكنى عنه، والكناية يُطوى فيها هي الاخرى ذكر المكنى عنه، والكناية يُطوى فيها هي الاخرى ذكر المكنى عنه. والكناية يتجاذبها أصلان ليسا مجازين؛ لأن المجاز فرع من الحقيقة، والمجاز لا يكون له حقيقتان، فإذا بطل هذان القسمان لم يبق إلا أنه يتجاذبها حقيقة ومجازاً(1).

ثم إن العلوي يورد الفرق بين الكناية والاستعارة، ويراه في ثلاثة أوجه:

أولها: أن الاستمارة عامة، والكناية خاصة؛ لذا فإن كل استعارة كناية، وليست كل كناية استعارة.

وثانيها: أن الكناية يتجاذبها المجاز والحقيقة، وتكون دالة عليهما معًا، بخلاف الاستعارة.

وثالثها: أن لفظ الاستعارة صريح، ودلالتها على ما ندل عليه من الحقيقة والمجاز على جهة التصريح، بخلاف الكناية التي دلالتها على معناها المجازي ليس من جهة التصريح<sup>(2)</sup>.

ومن المؤكد أن صلة الاستعارة بالكناية شبيهة بعلاقة الأصل بالفرع، ولعل مرد ذلك إلى وظيفة كلتيهما في إنتاج الدلالات البعيدة؛ ومعنى هذا أن الكناية تشارك الاستعارة في إنتاج الدلالة، ومن هنا جعلها ابن الأثير جزءاً منها، فنسبة الكناية للاستعارة نسبة خاص إلى عام، فيقال: كل كناية استعارة، وليست كل استعارة كناية، فكلاهما هملية إلى البنية الكنائية يكاد لا يفترق في إنتاج المعنى همومًاه(3).

ورضم ذلك فإن بعض الدارسين ينحى باللائمة على العلوي ويسهمه بالغسوض في المقصود من بعض عباراته بالقول: «إن التغرقة التي أقامها العلوي بين الاستعارة والكناية المورد الاستعارية أو حتى الكنائية ، فهو للرد على ابن الآثير لا تتصل بأي إدراك فني للصورة الاستعارية أو حتى الكنائية ، فهو يزعم أن الاستعارة تدل على ما تدل عليه من جهة التصريح ، ولا ندري أي تصريح يقصد ، بل يزداد الأمر غسوضاً حين يجعل الكناية تدل على ما تدل عليه على جهة الكناية من الكناية على ما تدل عليه على جهة الكناية الكناية الله على ما تدل عليه على جهة الكناية الهداء الأمر غسوضاً حين يجعل الكناية الله على ما تدل عليه على جهة الكناية الكناية الكناية الله على على على الكناية الكناية الله على على على الكناية ال

الطرار 1، 377، 378.
 المصدر السابق 1، 378، 379.

<sup>(3)</sup> أدبيات البلاغة العربية قرامة أخرى، ص 188.

<sup>(4)</sup> رجاء ميد، فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور، ص 432.

وقد يكون من قبيل التنجور أن نقول إن العلوي يرى أن الاستعبارة أكثر تصريحًا بالقياس إلى الكناية، باعتبار أن المطلوب في هذه الاخيرة هو المعنى البعيد الذي لا تكون دلالته لغوية، بل عقلية.

ويثير العلوي مسألة جانبية في بحث الكناية، وهي اشتقاقها من الستر أو من الكنية، وهو يرى أن الأمرين مسحملان؛ لأن اشستقاقها من الستر ظاهر، ولأن المجاز مستور بالحقيقة حتى يظهر بالقرينة، فالحقيقة ظاهرة والمجاز خفي، وأما اشتقاقها من الكنية فهو عكن أيضًا، فإن الرجل إذا كان اسمه محملًا فهو كالحقيقة، وأما قولنا: أبو عبد الله فإنه أمر طارئ، وكأنه أطلق عليه بعد أن صار له ابن يقال له عبد الله حقيقة أو تفاؤلاً؛ لذا قبل إنه كنية لما كان موضحًا للاسم وكاشفًا عنه (1).

ونعتقد أنه أخذ هذه الفكرة من ابن الأثيـر الذي سبقه إليـها<sup>(2)</sup>، ولم يضف شيـتًا عليـه، اللهم إلا هذا التفـصيل والشـرح المستـفيض، وهو بعـد ذلك لا يقطع بالاصل الحقيقي للكناية، فتراه يرجع الاصلين معًا.

ويعقد العلوي فصلاً للتصريض والفرق بينه وبين الكناية يرى فيه أن له مجرى لغويًّا وآخر اصطلاحي؛ فاللغوي يقابل التصريح، يقال عرَّضت لفلان أو بفلان، إذا قلت قولاً وأنت تعنيه، ومنه المعاريض في الكلام، وفي أمثالهم: "إن في المعاريض لمندوحة عن الكذب،

وأما الاصطلاحي فله تعريفان أحدهما لابن الأثير وهو: «اللفظ الدال على الشيء من طريق المفهوم لا بالوضع الحقيقي ولا المجازي»؛ فقوله: «اللفظ الدال على الشيء» عام في جميع ما يدل عليه باللفظ من جهة النص والظاهر، والحقيقة والمجاز، وقوله: «من طريق المفهوم» يخرج جميع ما ذكرناه؛ فإن دلالتها من جهة اللفظ، لا من جهة مفهومها، وقوله: «لا بالوضع الحقيقي ولا المجازي» تفصيل لما قبله (ق). ولعله من المهم أن نذكر هنا بغلبة المنهج الذي كانت له سطوته في علوم العربية كلها، ومنها مباحث البيان، وهو المؤسس على تمريف المسائل البيانية في اللغة ثم في الاصطلاح، وضرب الإمثال للشرح والتوضيح، كما ترى ذلك واضحًا في حديث العلوي عن التعريض، هذا إذا أضفنا إليه الاهتمام بالحد مع ذكر الاحترازات المتمخضة عن حصره ووجهات النظر المخالفة له إن وجدت، ويبدو أن العلوي يعترض على ابن الأثير من وجهين:

<sup>(1)</sup> الطراز 1، 379. (2) المثل السائر 3، 53.

<sup>(3)</sup> الطراز 1، 380، 381.

أحدهما: أن المفهوم إما أن يكون منوافقًا أو مخالفًا للحقائق، وكملاهما مأخوذ من جهة اللغة ودلالة الألفاظ، في حين أن التعريض ليس منهومًا من الألفاظ، فهو إذن تناقض بيّن، وما يؤكمه هو قوله: إنه من طريق المفهوم؛ بمعنى أنه إذا كمان كذلك فإنه يدل على كونه لغويًّا، بالإضافة إلى أن قنوله: ﴿إِنَّ التعريض يفهم من قنصد المتكلم لا من طريق اللفظ» ينقض ذلك ويُبطله (1).

وقد يسدو أن الأمر هَبَن؛ لأن المفهوم الموافق أو المخالف للحقائق يُضهم ضمنًا، أو استنتاجًا من سياق العبدارات، ولعل هذا هو الذي قصد إليه ابن الأثير، فادعاء التناقض إذن مسألة شكلية للغاية.

وأما الوجه الثاني من الاعتراض فهو قوله: «لا بالوضع الحقيقي ولا المجازي»، فبراه العلوي فضولاً لا لزوم له، وهو بالتالي مخل برسم الحد؛ لأنه يفسره صا قبله. ورب معترض يعترض بقوله: إن غاية ابن الأثير هي إخراج ما كان نصًا وظاهرًا \_ لانهما منطوقان - من المهوم، وأيضًا إخراج الاستعارة والكنابة - لأن دلالة إحداها أي الاستعارة - من جهة المجاز، بينما تكون دلالة الكناية بالحقيقة والمجاز - بقوله: «لا بالوضع الحقيقي، ولا بالوضع المجازي»، بخلاف التعريض الذي يختلف عن هذه الدلالات حمعا(2).

ومن البين أن هذه المناقشات لا تخرج في حقيقها عن المنطق واحترازاته، وكان من المفترض أن يكتفي بالقول: «إن التعريض يشترك مع الكناية في كون التسعبير لا يراد به معنى آخر يرتبط به ويلارمه، إلا أن التلازم بين المعنيين في التعريض ينبع من الموقف الخاص الذي يقال فيه الكلام (3)، بينما يكون في الكناية عقليًا يتوصل إليه بإصمال الفكر.

وقد حاول العلوي أن يُجيب عن ابن الأثير في النهاية بأن دلالة التعريض إنما هي من جهة القرينة، وليست من جهة المفهوم، لأن دلالة المفهوم لغوية، وليست من جهة الحقيقة والمجاز، والذي أوهم ابن الأثيس هو اغتراره بمصطلح المفهوم - وهو للأصوليين - ذو دلالة لغوية، فلا صلة له بالتعريض (4).

<sup>(1)</sup> الطراز 1، 381.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 1، 381.

<sup>(3)</sup> شفيم السيد، الصير البياني رؤية بلاهية نقدية، ص 151.

<sup>(4)</sup> الطراز 1، 382، الظاهر أن الزركشي أشل هو الأشمر بتعريف ابسن الآثير فقال في التعريض: «إنه الدلالة على المعنى من طريق المفهدوم، وسسمى تعريضًا؛ لأن المعنى باعستباره يفهم من عرض اللسفظ؛ أي من جانبه، ويسسمى التلويح؛ لأن المتكلم يلوح منه للسامع ما يويلده واجع البرهان في علوم المقرآن 2، 311.

وبذلك يتحـول الخلاف إلى جـدل حول مفـهوم المصطلح ودلالتـه، وكان بالإمكان تجنب هذه المناقشـات التي لا تخرج عن نطاق المنطق، والتي تبعد عن الإحـــاس الفني والجمالي لمباحث البيان العربي الذي نجده مرتسمًا في النصوص الرفيعة الشعرية والنثرية.

وأما التعريف الثاني للتعريض فهو: المنى الحاصل عند اللفظ لا به؛ فقولنا: «المنى الحاصل عند اللفظ» يدخل تحت الحقيقة والمجاز من استعارة وكناية وغيرهما، وقولنا: «لابه» يخرج منه جميع ما ذكرناه؛ فكل من الحقيقة والمجاز تستوي كلها في دلالة اللفظ عليها، وحاصلة عند اللفظ، ويدخل تحت التمريض فإنه حاصل بغير اللفظ؛ أي بالقرينة.

ويخلص العلوي إلى نتيـجة تقرر أن دلالة اللفظ على ما يدل عليـه من المعاني على ثلاث مراتب:

 أن يكون ذلك حاصلاً من جهة ملفوظه، وما كان هذا حاله يندرج تحته النصوص والظواهر، والألفاظ المؤولة، والحقائق المشتركة وغيرها من حقائق الألفاظ.

ب - أن يكون ذلك المعنى حاصلاً من جهة المفهوم؛ أي مفهوم الموافقة والمخالفة،
 فما وافق اللفظ في دلالته على ما يدل عليه فهو الموافق، وما خالف اللفظ في دلالته
 فهو المخالف.

جـ - ما كان من معقول اللفظ، ويندرج تحت هذا جميع الاستنباطات الفقهة التي أخذت من غير ظاهر اللفظ، فبإذا حرم الخسمر بنص فبإذا نحرم غيرها بجامع الشدة والسكر، بمعقول اللفظ ودلالته عند ورود التعبد بالقياس، فأما التعريض فليس يُفهم من جهة اللفظ، ولكنه مدلول عليه بالقرينة خلافًا لما زعمه ابن الأثير<sup>(1)</sup>.

ومن البين أن العلوي أجهد نفسه ما وسعه ذلك في البرهنة على أن التعريض لا يأتي من طريق دلالة الألفاظ، مهما تنوعت تلك الدلالة، كما يبدو من الأفكار التي ساقها، وإنما يجئ ويثبت بالقرينة الدالة عليه.

ويورد العلوي مشالين للتعريض يوضح بهما خصائصه والاسس التي يقوم عليها، وهو مسبوق فيهما؛ لكونهما من الأمثلة التي ذُكرت للتعريض قبل العلوي، ومنهما ما جاء في خطبة النكاح في قبوله تعالى: ﴿وَلَا جُنَاحَ عَلَكُمْ فِيمًا عَرَّفْتُم بِهِ مِنْ خِطْةٍ النَّاء في الدّعوالك السّاء... ﴿ وَلَا النّاطِب: إنك لمرضوب فيك لاحوالك

<sup>(1)</sup> الطراز 1، 383، 384.

الجميلة، وإنى لمحتاج إلى ما آنس به(1).

والتعريض له مدخلٌ في البلاغة بحسب ما يرى العلوي، ولعل ذلك يتعين بكونه يقرب من الكناية، وإن كان مفهومه يحدث بالقرينة، وليس بالحقيقة أو المجاز أو الظاهر أو المفهوم.

ثم ينبه العلوي أثناء حديثه عن الفرق بين التعريض والكناية إلى أن علماء البيان يخلطون أمثلتهما، وهي فكرة سبقه إليها ابن الأثير، ولا يكاد يحدد لنا أسباب هذا الخلط الذي يقع على ما يبدو في مستوى التطبيق، وربما كان من أسبابه أن بعضاً من أولئك العلماء لا يفرقون بينهما، فيجعلون التعريض نوعاً من الكناية، ثم يسوق العلوي خمسة أصناف منه وقعت في القرآن الكريم(2)، والحديث النبوي الشريف، وكلام الممام على كرم الله وجهه، وكلام البلغاء، وشعر الشعراء. وتدل أنواع الخطاب هذه على أن التعريض من أرقى مستويات الخطاب، وأكثرها تدرجاً في البلاغة والقصاحة.

والتعريض كما يرد في العربية فإنه يجئ في أرقس اللغات: كالتوراة والإنجيل والسريانية والفارسية؛ لكثرة الحاجة إليه، وأعجب ما سمع العلوي منه: أن رجلاً من خواص كسرى قبل له: إن الملك يختلف إلى امرأتك، فهجرها من أجل ذلك، وترك فرائسها، فأخبرت كسرى، فدعاه، وقال له: قد بلغني أن لك عينًا علبة، وأنك لا تشرب منها، فقال له: أيها الملك بلغني أن الأسد يردها فخفته. فاستحسن كسرى منه كلامه وأسنى عطيته (3). وهو مسبوق في هذا من ابن الأثير الذي أورد المثال السابق على أنه من الكتابة (4).

وكون التعريض واقع في العربية وفي لغات أخرى دليل على أوجه تشابه وتلاق بين اللغات، وكنا نتمنى لو أن العلوي بسطه بسطًا فيه زيادة تــوضيح، وفيــه إبانة لمواضع التأثير والتأثر بين العربية وغيرها من اللغات، ولا نكاد نحفل بعد هذا بشيء من ذلك.

<sup>(1)</sup> الطراز 1، 385.

<sup>(2)</sup> المصدر السبابل 1، 386، 387، 388، ومن أقوال العسلوي: إن التعريض وارد في القبرآن الكريم في توجيه الحيام المنظمة المنظمة المنظمة واستقاطاً لمنزلتهم وحط قدوهم، ومواضعه دقيقة تُستخرج بالفكر الصافي والرسوخ في قدم البلافة. واجع الطواؤ 1، 388.

<sup>(3)</sup> الطراز 1، 394.

<sup>(4)</sup> المثل السائر 3، 75.

وهناك فروق بين الكناية والتعريض يمكن الوقوف عليها من خلال عدة نقاط؛ منها: 1 - أن التعريض ليس مجارًا؛ لأن المجار سا دل على خلاف الوضع، في حين أن التعريض دال على وضعه إلا أنه يقيد معنى آخر بالغرينة.

2 - وهو يأتي في الجمل المترادفة، والألفاظ المركبة، ولا يرد في الكلام المفرد؛ لأن دلالته ليست من جهة الحقيقة، ولا من جهة المجاز، وهو أيضًا ليس مثل الاستمارة والنشبيه اللذين يأتيان في اللفظ المفرد والمركب مكا، ويسبب ذلك يجئ في المركب.

وإذا كان التعريض لا يُدكُ عليه باللفظ لا مجازًا ولا حقيقة، فإن ذلك لا يحتم مجيئه في المفرد والمركّب معًا على السواء الأن الوضع مرهون بالاختيار والتصرف في الالفاظ؛ لذا قسمر على المركب، هذا إذا أضفنا إلى ذلك أن المركب أوضع للمراد من المفرد.

3 - كما يظهر الفرق بين الكناية والتعريض من ثلاثة أوجه أخرى؛ منها:

أ - أن الكناية من المجار بخلاف التعريض؛ لأنه مفهوم من جهة القرينة.

ب - أن الكناية تقع في المفرد والمركب، والتعريض يقع في المركّب.

ج - أن التعريض أخفى من الكناية؛ لأن دلالة الكناية مدلول عليها من جهة الفظ بطريق المجاز، بخلاف التعريض، فإنما دلالته من جهة القرينة والإشارة، ولا شك أن كل ما كان مدلولاً عليه بالمركب فهو أوضع مما يُكلُّ عليه اللفظ، وإن عُلم بدلالة أخرى، ولللك فرق علماء الشريعة بين صريح القلف وكنايته وتعريضه، فأرجبوا في الصريح من القلف الحد مطلقا، بينما أوجبوا في كنايته الحد أذا نُوى به.

أضف إلى ذلك أن التعريض أخص من الكناية؛ فإن كل تعريض كناية، وليس كل كناية تعريضًا، باهتبار تفاوتها إلى عدة أنواع أخرى كالرمز والتلويع وغيرهما، والكناية أخص من الاستعارة، فكل كناية استعارة، وليس كل استعارة كناية (1).

ومن الملاحظ أن العلوي مولع بفكرة التفسيم التي طغت عليه في أكثر من موضع في باب الكناية، فكان يكفيه على سبيل المثال ـ في الفروق بين الكناية والتعريض ـ أن يُذكّر

<sup>(1)</sup> الطرار 1، 397، 398.

بالفروق الثلاثة الأولى ويذيلها بما يتممها في الفرق الأخبر، وهو الثالث. ويظهر أن أهم ما وجَّه إليه النظـر - وهو يتعلق بالناحية الفنية - هو زيادة خفـاء التعريض على الكناية مما يرجَّع بعده الفنى وخصائصه اللسانية على الكناية.

ويخصص العلوي فصلاً للكنايات القرآنية، وكنايات الحديث النبوي الشريف، وكنايات الإمام علي كرم الله وجهه، وكنايات البلغاء، والكنايات الشعرية مثلما جرى على ذلك في التعريض.

من تلك الآيات الشريسة التي نسوقها شاهداً قبوله تعالى: ﴿ وَأُورُكُمُ أُرْحَهُمُ وَهَارَهُمُ وَالْمُهُمُ وَالْمُهُمُ وَالْمُهُمُ وَالْمُهُمُ وَالْمُهُمُ وَالْمُهُمُ وَالْمُهُمُ وَالْمُهُمُ وَالْمُالُهُمُ وَأَرْمُا لَمُ تَطْتُوهَا لَمُ تَطْتُوها لَم يَا للقولات، وقوله: ﴿ وَأَرْهُ لَمْ تَطُوّها ﴾ يحتمل أن يكون كناية عن فروج النساء ونكاحهس، وهذا من جيد الكناية ونادرها، لمطابقتها لقوله تعالى: ﴿ بَسَاوُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ ... ﴿ كُلُ اللّهِمَا اللّهُ اللّهُ وَالْمُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ لَهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ومن أمثلة كنايات الرسول على قدوله لغلام اسمه أنجشة: (ويحك يا أنجشة! سوقك بالقوارير»، وهذه كناية لطيفة، وإنما كنى عنهن بالقوارير لأمور ثلاثية: أولها: لما هن عليه من حفظ الأجنة، وثانيها: لاختصاصهن بالصفاء والصقالة والحسن والنضارة، وثالثها: لما فيهن من الرقة والمسارعة إلى التغيير والانثلام، كما يتسارع الانكسار إلى القارورة، وهذا الاخير هو الذي يقصد إليه الرسول (2).

وإنه ليتضبح بعد إمعان النظر في كل الأحداديث التي ساقها العلوي أنه مسبوق في ذكرها من قبل علماء البلاغة، بحيث إن إضافته لا تتعدى بعض الزيادات في الشرح والتعليق، وهو شرحٌ يبدو فيه بعض التعمل، كما في الكناية عن النساء بالقوارير؛ فإن القائل أراد ما عليه النسوة من لين ونعومة ورهافة.

<sup>(1)</sup> الطرار 1، 406.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 1، 407.

ومن أمثلة البلغاء قمولهم: «إياك وعقبيلة الملح»، كناية عن المرأة الحسناء في منبت السوء؛ فإن عقيلة الملح هي اللؤلؤة تكون في البحر، فهي حسنة وموضعها ملح.

وقولهم في الكناية عن الرجل إذا كثرت عداوته وعظم حقده: قلبس له جلد النمرة، وجلد الأسدة. وقولهم عن الكناية عمن يفعل فعلاً يكون عدمه كوجوده بالإضافة إلى عدم الفائدة: قفلان يخطُّ على الماه<sup>(1)</sup>. وهي كنايات ورد كثيرٌ منها بكتاب قالكناية والتعريض، للشعالبي، وكتاب: قكنايات الأدباء وإشارات البلغاه، للشاضي أبي العباس الجرجاني.

وأما الأمثلة الشعرية للكنايات فمنها قول زياد الأعجم:

إن السماحة والمروءة والندى ﴿ فَي قَبَةَ نُصِبِتَ عَلَى ابنِ الحَسْرِجِ

وهو من كنايات النسبة، بحيث جعل صفات المدوح مجموعة فيه، أو مقصورة عليه، وعدل إلى ما هو أرق من ذلك فجعلها في قبة، وكنى به عن كونه فيها، وأنه متمكن في الندى الذي هو كالقبة المضروبة على كل ما تحويه.

وقول الآخر:

وما يَكُ في من هيب فإنسي جبان الكلب مهزول الفصيل كنى عن كرمه وكثرة قراه للضيفان بجبن الكلب، وهزال الفصيل.

وقول البحتري:

أوَمَا رأيت المجدَ ٱلقى رحله في آل طلحة ثم لم يتحول وقول شاحر يصف امرأة بالعنة:

ييت بمنجاة من اللوم بينها إذا ما بيوت للملامة حلَّت (2)

ولا يفتأ العلوي ينبه إلى أن ما اصطلح على تسميته بالتلويح والرمز والإشارة ينضوي كله تحت التعريض لاتفاقه في الدلالة الواحدة.

وإنه ليتبين بعد إممان النظر في الأمثلة والشواهد الشعرية أنها من تلك التي ساقها علماء البلاغة المسأخرون، ويظهر أن العلوي لم يكلف نفسه عناء تحليلها أو تبيان وجه الإصابة أو الجودة أو التقصير فيها.

<sup>(1)</sup> الطرار 1، 416، 418.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 1، 422، 423، 424.

ثم ينتقل العلوي إلى ذكر أقسام الكناية وأحكامها؛ فيسرى أن العلماء وعلى رأسهم عبد القاهر الجرجاني مُطبقون على أن الكناية أبلغ من الإفصاح، وأقوى في زيادة إثبات المعنى؛ لاعتمادها في ذلك على ذكر الشيء مع ذكر دليله.

والكناية تنفسم باعتبارات كثيرة، أهمها ثلاثة أقسام:

أولها: باعتبار ذاتها، إلى مفردة ومركبة، والمفردة ما كانت حاصلةً في لفظ مفرد، وأما المركبة فاكثر ورودها فيه، فإذا وردت على طريقة التركيب كانت أشد ملاءمةً وأعظم بلاغةً، بخلاف المفرد.

وثانيها: إلى قريبة وبعيدة، فالقريبة ما تكون بأقرب اللوازم، وأما البعيدة فتكون من لازم أبعد منه.

وثالثها: باعتبار حكمها، إلى حسنة وقبيحة؛ فالحسنة هي ما قدمنا ذكرها، والقبيحة هي ما تخلو عند الفائدة المرادة من الكناية، وهو عيب عند أهل البلاغة.

وأما حكمها - وهو ما يصطلح عليه ببلاغة الكناية - فهو متوقف على أنس النفوس على إنس النفوس على إنتراج المعاني من غامض إلى واضح، ومن خفيي إلى جلي. فالكناية باعتبار ذلك لها في البلاغة موقع عظيم الانها تنفيد الالفاظ جَمالاً، وتحرك النفوس إلى عملها، وتدعو القلوب إلى فهمها؛ سواه في المدح أو الذم أو الحجاج أو الافتخار أو النصيحة والمالغة(1).

وواضح من هذا أن العلوي استنبط بعض الاقسام من السكاكي، خاصة في كناية الصفة والمستقط وكثرتها، وأما الصفة والما وكثرتها، وأما قسمتها إلى حسنة وقبيحة فلعله استوحاه من ابن الأثير، وهو تقسيم يغلب عليه التعميم؛ لقربه من الاحكام التي تقوم النصوص الأدبية جملة وتفصيلاً، فهي إما حسنة وإما قبيحة.

وأما بلاغة الكناية فقد اعتمد فيها على آراء الجرجاني كما صرَّح هو نفسه بذلك، وكان موفقًا غاية التوفيق في توجيه النظر إلى دور الكناية في تصوير المعاني حتى تتحول إلى معان حسبية تشاهد في أرض الواقع، كما لا يخفى ذلك الدور في مشكلة الإقناع والتأثير وفي جميع الاغراض الادبية.

<sup>(1)</sup> الطراز 1، 427 رما بعدها.

وإنه ليسمكن أن نخلص في النهاية إلى أن العلوي عَرّف السكناية والتصريض، وبينًن الفرق بينهما، وجعلهما متقابلين، وضرب لهسما الأمثال والشواهد من خمسة مستويات خطابية هي: القرآن الكريم، والحسديث النبوي الشسريف، وكلام الإمام صلي كرم الله وجه، وكلام البلغاء، وشعر الشعراء.

فأما تعريفه للكناية: فيعتبره بعض الدارسين العمريقاً جديداً للكناية يختلف عن تعريفات السابقين ويميزها تمييزاً تامًّا عن جميع ما عداها من الصور البلاخية... إلا أنه أهمل أثر العاطفة في رسم الصورة ا(1).

ومن اللافت أن تعريف لم يتوصل إليه إلا بعد أن أرهق فكره وبدَّد جهده في نقد تعريفات كشير من العلماء، وإذا كان الاهتمام بالتعريف دالأ على وعي بحقائق الفنون وكنه الأشياء \_ كما أشرنا إلى ذلك \_ فإنه جعل العلوي ينصرف عن الناحية الجمالية للكناية لبتعلق بتاريخها تعلقًا قلل من ذلك الوعي، وبعثر جهده إلى حد كبير.

والعلوي وإن كان يمزج بين طريقة المتكلمين في بحثه للكناية وطريقة الأدباء، فإنه غلّب الطريقة الأولى، فأكثر من التقسيم، واستعان بالمنطق في حصر الاحترازات، كما وجّه في نفس الوقت نقلاً لاذعًا للعلماء الذين لا يحسنون اصطناع مصطلحات علم الأصول، ونخص بالذكر منهم ابن الأثير.

ولقد أكثر من إيراد الأمثلة والشواهد، وإن كان مسبوقًا في أكثرها من بقية العلماء، وكان اصطناعه للمنهج الذي ظل مهيمنًا على علوم العربية، والذي يعتمد على أسس أهمها: إبانة الحد في اللغة، وفي الاصطلاح، وضرب الأمثال للشرح والتوضيع، وهي الأسس التي تقوم عليها مباحث العلوم العربية كالنحو والصرف واليبان.

ومن اللافت أيضًا أنه جعل التصريفى مقسابلاً للكناية، فاتبع في دراســتهــما نفس الحطوات والمراحل، مع إيانة الفروق الفساصلة بينهما، وتوصّل في النهايــة إلى أنها فرع من فروع البلاغة.

وأما بخصوص أقسام الكناية فإنه احتمد على استقراه النصوص التي كتبها العلماء مثل السكاكي، واعتبرها أقساماً قائمة بنفسها بدل التقسيمات الشائعة والتي تنبني على المطلوب من الكناية.

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 45، 46.

عقد الشيخ شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب، وهو ابن القيم إمام الجوزية (ت 751 هـ) بابًا في كتابه «المفوائد المشوق إلى علوم القرآن وعلم البيان» «للإشارة» بيَّنَ فيه حدها وأقسامها، والفرق بينها وبين الكناية، قال فيه: «قال علماء البيان: الإشارة أن تطلق لفظًا جيدًا تريد به معنى خفيًا، وذلك من ملح الكلام وجواهر النظام»(1).

ثم عدَّد لها أمثلة وشواهد من الإرداف والكناية كما أوردتها أهم مصادر البيان العربي؛ كيقوله في موضع تال: قومن هذا النوع: فيلان طويل النجاد، رفيع العماد، كثير الرماد، إشارة بقوله - طويل النجاد - إلى تمام خلقته، وبقوله - رفيع العماد - إلى أن بيت مرتفع يعرف الأضياف والطرآق، وبقوله - كثير الرماد - إلى كشرة قراه الأضياف. ويقولون أيضًا: فلان جبان الكلب، مهزول الفصيل، أشاروا بقولهم - جبان الكلب - إلى أنه لكثرة طرآقه أنست كلابه الطرآق، وصارت تلوي رقابها وتحرك أذنابها فرحًا به، وأشاروا بقولهم - مهزول الفصيل - إلى كثرة سقيه الألبان، ومداومة حلب مواشيه، فتقل بذلك ألبانها، فيهزل الفصيل بسبب ذلك. . . وبعض أرباب هذه الصناعة يسمى هذا النوع الإعاء (2).

ومن اللافت أن الإيماء - كما يرى التفساراني في شرحه المطول للتلخيص - ما قلَّت الوسائط فيه، وما لم يكن كناية بالتعريض؛ قال: فوالمناسب لغيرها إن قلَّت الوسائط بلا خفاء كما في قوله:

أَوَما رايت المجدَ القَي رَحْلَه في آل طلحةَ ثم لم يَتحوَّل

الإيماء والإشارة (3). ويظهر أن آبن القيم يجهّل الدلالة الحُقيْقية لبعض المصطلحات التي يطلقها؛ فإن في الأمثلة التي ذكرها سابقًا ما قلّت وسائطه مثل: طويل النجاد، وفيع العماد، فليس من الإيماء في شيء، ومنها ما كثرت وسائطه مثل: مهزول الفصيل.

ونما يؤكد قلة باعه في مُسائل البيان عمومًــا إلحاقه الكناية بالإشارة، وهو مسبوق فيه من بمض البلاغيين؛ كابن رشيق القيرواني في كتاب «العمدة»<sup>(4)</sup>، وابن الأثير في كتاب «كفابة الطالب».

الفوائد المشوق ص 125.
 المصدر السابق، ص 125.
 المطول، ص 413.

<sup>(4)</sup> قال ابن رشــيق: (ومن أنواع الإشارات الـكناية والنـمـثيل؛ العــمدة 1، 305، وقال ابن الأثيـر في باب الإشارة وقد جعل الكناية منها: (ومنــها الكناية والنعثيل؛ كقول ابن مقبل، وكــان بيكي أهل الجاهلية فقيل له في ذلك، فقال في كتاب كفاية الطالب، ص 202:

وما لي لا ابكي الديسارُ وأهلَها وقد رادها روادُ عك وحميرا وجاء قطا الاجباب من كل جانب فوقع في أعطساتها ثم طيرا

والميتان بديوان ابن مقبل، ص132، 141، وطبقات ابن سلاّم أ، 150. والاجباب جمع جب: وهمي البئر. الكتيرة الماه.

ثم انتقل ابن القيم إلى إبانة المفرق بين الإشارة والكناية، فظهر له أن الإشارة في الحَسن، والكناية في القبيح، وهما ما يوافق المفهوم الذي كان سائلاً عند العسرب الاوائل؛ فهي عند بعض العلماء التعبير عن المعنى القبيح باللفظ الحسن، وعن الفاحش بالطاهر، فمن عادة العرب أنها لا تكني عن الشيء بغيره، إلا إذا كان يقبع ذكره (1). في حين أن المقاسات والاحوال التي تقع فيها الكنايات تتجاوز هذا المفهوم العام الذي يفيق مجالها الوظيفي، ويجعلها مقتصرة على الكناية عن القبع، ولعل ما في الكنايات الآتية ما يدل على أنها تتعدى ذلك؛ ومنها قوله تعالى: ﴿ ... إِذْ مُنْعَرِنُا لِقَال أَنْ مُنْعَرِنًا إِلَىٰ فَعْدَ الله على الكناية عن الندم: عض فقد ... ﴿ ... إِذْ مُنْعَرَا الله على الكناية عن الندم: عض على يديه، وقولهم: الكرم بين على يديه، وقولهم: الكرم بين برديه، كناية عن الكرم.

فالكناية إذن أسلوب يتسع لأكثر الأغسراض الكلامية التي يود المتكلم أن يبلغها، وأن يؤثر بها في الأخرين تأثيرًا يفوق التصريح.

وقال ابن القيسم في حد الكناية: إن علماء البيان قالوا: إن الكناية هي إطلاق لفظ حسن يشير إلى صعنى قبيع؛ كقولت تعالى: ﴿ وَأَوْرَفُكُمْ أَرْضَهُمْ وَبَارَهُمْ وَالْوَالُهُمْ وَالْوَالُهُمْ وَالْوَالُهُمْ وَالْوَالُهُمْ وَالْوَالُهُمْ وَالْوَالُهُمْ وَالْوَالُمُ تَعْمِما... ﴿ وَالْمُوالِمُ الثانية نساءهم اللاتي كن محل وطئهم وجهة استمتاعهم، وقوله تسمالى: ﴿ وَالْمَالُةُ زُوْجَهُ ... ﴾ [الأنبياء]؛ أي هيأناها للولادة بعد الكبر، ومنه قولته تعالى: ﴿ وَالْمِالَةُ قَالِمَةٌ فَعَلَمُكُنّ ... ﴾ [هود]؛ أي حاضته وعله أي معلوم أن هذا التعريف لا يخرج عن صفهوم الكناية في اللغة، والتي نعني الستر مطلقًا، وإن خصّعه ابن القيم وجعله في ستر القبيع بالحسن.

ثم لا يلبث أن يتلوه بالمعنى اللغوي والاصطلاحي كما ورد هند علماء البيان: «قال بعض المساخرين من الحداق في هذا الفن: الكناية في اللغة السنر، وفي العسناعة أن تقصد مجازاً بعيداً مناسبًا للحقيقة مع ضمنه؛ أي إرادتها. وإذا استعمل اللفظ في ذلك كان ضربًا من الاستعارة»(3).

<sup>(1)</sup> عبد القادر حسين، القسران والصورة البياتية، ص 259، وهي غاية باطلة في نظر الزركشي؛ قال: «وأما دعوى كنون العرب لا تكني إلا عسما يقسيح ذكره فغلط؛ فسكنوا عن القلب بالنوب، كسما في قولمه تعالى: ﴿وَلَهُ إِنَّهُ فَعَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَ

<sup>(2)</sup> الفوائد المشوق، ص 127.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 127.

فأما كون الكناية مسجارًا يناسب المعنى الحقيقي لها فذلك ما عبَّر العلماء عنه باللازم الذي يقتضي ملزومًا؛ فللعنيان في الكناية واردان، وما داما كذلك فإنهما يرتبطان بعلاقة التجاور، وإن كان المعنى المقصود في النهاية هو الملزوم، وقد صوَّر العلماء تلك العلاقة بقول بعضهم: «ذكر السلارم وإرادة الملزوم مع جواز إرادة اللازم أيضًا، فاللفظ مكنىًّ به والمعنى مكنىً عنه (11).

وأما أن الكناية ضرب من الاستعارة؛ فإن الثعالبي (ت 429 هـ) من أوائل البلاغيين الذين صنفوها ذلك التصنيف في كتابه «روضة الفسطاحة»، كما سلفت الإشارة إليه في موضع من هذا البحث؛ قال الثعالبي: «واعلم أن هذه الاستعارة حسنة الموقع» (2). وقد تكون القرابة الجامعة بين الكناية والاستسعارة - لكونهما منحدرين من المجاز - هي التي تؤدى إلى تداخلهما، وإلى اعتبارهما أصلاً وفرعًا في نفس الوقت.

وأما الغرض من التعبير الكنائي فيسراه ابن القيم في «الإجمال في الخطاب والدفع بالتي هي أحسن والتبعنب للهجر من القول؛ إذ هو أرسخ في الألفة وأمكن؛ قال الله تعالى: ﴿... افْلَعْ بِاللِّي هِي أَحْسَنُ فَإِذَا اللَّهِ بَيْلَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَلَهُ وَلِي حَمِمٌ ﴿ لَكَ ﴾ تعالى: ﴿... افْلَعْ بِاللِّي هِي أَحْسَنُ فَإِذَا اللَّهِ بَيْلَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَلَهُ وَلِي حَمِمٌ ﴿ لَكَ ﴾ [فصلت]ه (3). فالفائدة الأولى بلاغية محضة، وتتمثل في إجمال ما كان فيه إطناب في أسلوب الكناية الذي يغلب عليه الإيجاز الذي يعد هو الآخر البلاغة نفسها.

وأما الدفع بالتي هي أحسن فذلك يتم بإيراد المعنى مستورًا، وليس من طريق التصادم أو الجهر والتصريح به، فلا يتأذى المستمع.

وأما غـرض تحب المهجـور من القول فـ هاية أخــلاقيـة من شأنها أن ترســخ الوفاق الاجتماعي بين الناس، وأن تشيع الترابط بينهم، بخلاف فجاجة القول، وغلظة القلب، وقد أيد ابن القيم هذه القيمة الاخلاقية بما ورد في القرآن الكريم.

ومن مهجور القول الكناية «عن الأشياء المستهجنة باللغو في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ لاَ يَشْهَدُونَ الزُّورَ وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّهُو مَرُّوا كِرَامًا ۞﴾ [الفرقان]؛ أي لا يذكرون الشيء بالفاظه المستمجنة، وإنما يكنون عن لفظه، ويتسنزهون عن قوله مصرِضين عنه منكرين لهه(^4).

<sup>(1)</sup> المطول، ص 407.

 <sup>(2)</sup> روضة الفصاحة، ص 45. أورد الثماليي ذلك بعد أن عرف الكناية بقوله: «وأسا الكناية فهي التعبير عن المعنى يبعض لوازمه» روضة الفصاحة، ص45.

<sup>(3)</sup> الفوائد المشوق، ص 128.

<sup>(4)</sup> عبد القادر حسين، القرآن والصورة البيانية، ص 263.

ومعلومٌ أن ما ذكره ابن السقيم من غاية الكناية يُعد قليلاً من كشير من تلك الغايات التي تتعدد بتصدد المقامات والاغراض، وإنما اعتد بالقيسمة الاخلاقية باعتبار مسوضوع كتابه، وهو في علوم القرآن وعلوم البيان، نما يحتم عليه عدم الحروج عن نطاق الاجواه الدينية والحلقية.

وأما أقسام الكناية: فإن علماء البيان اختلفوا فيها، بحيث فضل ابن القيم منها قول ابن الأثير الذي تحدث عنها في كتبايه (1) والجامع الكبير، ووالمثل السبائر، وقال في الأول: إنها تنقسم قسمين: ما يحسن استعماله، وما لا يحسن استعماله، وينقسم الذي يحسن استعماله إلى أربعة أقسام، هي:

التمثيل، والإرداف، والمجاورة، وما ليس بتمثيل ولا إرداف ولا مجاورة.

وأما القسم الثاني من الكناية: (وهو الذي يقبع ذكره ولا يحسن استعماله؛ كقول أبي الطبب المتنبي:

إني على شنفي بما في خمرها ﴿ لَأَحَفُّ مِمَا في سراولاتها

فإن هذه كنايـة عن النزامة والعفة، وعــلم الله أن الفجور لأحــــن منها، وقــد ذكر الشريف الرضي هذا المعنى فأبرزه في أجمل صورة، فقال:

أحنَّ إلى ما يضمن الحمرَّ والحلى واصدفُ عمَّا في ضمان المآزِرِ آلا ترى إلى هذه الكناية ما ألطفها والمعنيان سواهه(<sup>(2)</sup>.

ومعلومٌ أنه لم يزد على ما قاله ابن الأثير في نوعَي الكنـاية شيئًا يذكر، سواه أتعلق الامر بكثرة أقسام النوع الأول، أو بالامثلة والشواهد التي أوردها.

ومن باب التذكير أن ابن الأثير عدل فيما يظهر عن ضروب القسم الأول التي نسبها لغيره، فقال: «وهذا التقسيم ليس صحيح؛ لأن من شرط التقسيم أن يكون كل قسم منه مختصًا بصفة خاصة تفصله عن عموم الأصل...»(3). فليست هناك حدود فاصلة بينها لاعتبارات معينة ومفسوطة.

<sup>(1)</sup> الفوائد المشوق، ص 127.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 132، والبيت من قصيدة مطلعها:

بغير شفيع نال عفو المقادر أخو الجد لا مستنصراً بالمعاذر

وفيه بعض التغيير على الشاكلة التالية: يحن إلى ما تضمن الحمر والحلى ويصلف هما في ضمان المآور

راجم الديران 1، 411.

<sup>(3)</sup> التل السائر 3، 59.

فالتمثيل: وهو التثبيه على سبيل الكناية - ويأتي بالإشارة إلى معنى فتوضع الفاظ على معنى آخر، وتكون تلك الألفاظ وذلك المعنى مشالاً للمعنى الذي تصدت الإشارة إليه والعبارة عنه؛ كقولنا: فلان نقي الشوب؛ أي منزه عن العيوب، وفيه زيادة التصوير المدلول عليه، فيكون أوقع في نفس المتلقي، عما يؤدي به إلى سرعة الرغبة فيه أو الرغبة عنه.

ومن امثلته قوله تمالى: ﴿ وَلا نَجْعُلُ يَدُكُ مَقُلُولَةً إِنْيَ مُقَلِكَ وَلا تَسْطَهَا كُلُّ الْسَطْ ... ﴿ ﴾ [الإسراء]، فمثل البخل المحيل الا يمد يده بالعطية كالمغلول الذي لا يستطيع أن يمد يده، وإنما قال: ﴿ وَلا تَجْعُلُ يَدَكُ مَقُلُولَةً إِنْيَ عَقَلَكَ ﴾ ، ولم يقل ولا تجمل يدك مغلولة من غير ذكر العنق؛ الآنه قد قال تعالى: ﴿ وَلا تَبْسُلُهَا كُلُّ البَّسُطُ ﴾ ، فناب ذكر العنق عن قوله كل الغل؛ الآن غل اليدين إلى العنق هي أقصى الغايات التي جرت العادة بغل الله إلها (1).

وأما الإرداف: وهو مصطلح أطلقه قدامة، وفرَّق بينه وبين التمشيل، وهو أن يترك اللفظ الدال على المعنى ويؤتى بما هو دليل عليه ورادف له؛ كقولنا: فلان طويل النجاد، والمراد طويل القامة الذي هو الغرض، ولكن ذكر ما هو دليل على طول القامة، وليس نقاء الثوب بدليل على النزاهة عن العيوب، وإنما هو تمثيل كما عرفنا ذلك من أمثلته.

ويظهر أن ابن القيم لم يعبأ بكثرة التفريع (2) التي عمد إليها أصحاب هذا التقسيم، فأوردها كما هي، ولم يبين عيبها أو أنها صرفت أذهان العلماء عن البحث في الجانب الفنى للكناية، وهو أهم شيء فيها.

فاما المجاورة: فأن يريد المؤلّف ذكر شيء، فيتركه جانبًا إلى ما جاوره، فيقتصر عليه اكتفاءً بدلالته على المعنى المقصود؛ كقول عنترة:

بزجاجة صفراء ذات أشعة قرنت بأزهر في الشمال مقدم فلفظ الصفراء هي الخمرة، والذكر للزجاجة؛ لانها مجاورة لها ومشتملة عليها<sup>(3)</sup>.

(3) الفوائد المشوق، 132. البيت ضمن المعلقة، وهو:

<sup>(1)</sup> الفوائد المشوق، ص 127، 128.

<sup>(2)</sup> من فروع الإرداف فضعل البداعة، وأما الفرع الشاني فهو باب المثل، وأمــا الفرع الثالث فهــو ما يأتي في جواب الشرط، وأما الفرع الرابع فهو الاستثناء من غير موجب. واجع الفوائد المشوق، ص 129، 130.

بزجاجة صفراء ذات أسرة قرنت بأزهر في الشمال مقدم الاسرة: جمع سر، والسسرد: وهما الخط من خطوط الهد، والجهة وغيرهمسا. وتجمع أيضاً على الاسرار... راجع شرح المعلقات السبع للزوزني، ص 341.

وأما ما لم يكن تمثيلاً ولا إردامًا ولا مجاورةً: فكقوله تعالى: ﴿ أَوْ مَنْ يُعَا فِي الْعَلْمَةُ وَهُوَ فِي الْعَصَامِ غَيْرٌ مُبِي ﴿ إِلَى الْرَحْرِفَ }، فكنى بأنهم يتزينون في الحلية؛ أي الزينة والنعمة، وهو إذا احتاج إلى مجاراة الخصوم كان غير مبين؛ أي ليس عنده بيان ولا برهان يحاج به من خاصمه، وذلك لضعف عقول النساء ونقصانهن عن فطرة الرجاله (1).

والحق أن ابن القيم تبنى هذه الأقسام - التي هي في حقيقتها ليست لابن الأثير - وجعلها أثيرة لديه على بقية الأقسام، رخم عدم جهله بكل أنواع الكناية، ثم ألا يعد البحث في طبيعة هذه التقسيمات من نافلة القول؛ لأنه ما من مقام إلا ونجد الدارسين ينحون باللائمة - من أجله - على البلاغيين، وعلى رأسهم السكاكي، فيتهمونهم بالعزوف عن الجموانب الفنية في التحبير الكنائي، والاهتمام بتكثير الأقسام التي إذا حاولت مقابلتها بأمثلتها ظهر التمحل فيها، وبان التكلف؛ يقول حنفي شرف في شأن اختلاف معاني تلك الأقسام الكنائية: قولذلك نرى شواهدها لا تتطابق مع التعريفات ومقايسها، إلا بكشير من التأويل وارتكاب التعسف والتكلف الذي يأنف منه الذوق ويغر منه الطبعه(2).

ولقد أدرك ابن الأثير بفهمه الشاقب أنه حبذا لو انصب الاهتمام على ذلك الجانب الأدبي في الكناية، فعدل في الاخير عن الاقسام التي أوردها في الجسامع الكبير، مقسما إياها قسمين باروين، وبذلك قلل الاقسسام التي اهتم بها البلاغيون كثيراً وأسرفوا فيها أيا إسراف ه (3)، تغليباً للمظاهر الفنية على الجسوانب العقلية المنطقية التي أرهقت أذهان المدارسين، ولم تجمل الكناية تنطلق من عقالها إلى فضاءات أرحب وأوسع.

ولعل تدارك ابن الأثير على كثرة الأقسام هو الذي جعله يعدل في القسمين الأول والثاني بما يدخلهما دائرة الكناية، فإنه قد سكت هن القسم الأخير، وإن اعتبر القسمة في ذاتها غير صحيحة؛ لأن الكناية في جوهبرها تعتمد على الإشارة إلى معنى، فيعدل عنه إلى لفظ آخير، ويكون ذلك اللفظ مشالاً للمعنى الذي أريدت الإشارة إليه، وهذا التحديد يتوافق مع القسم الأول وهو «التمثيل». أما القسم الأخير فهو في رأينا دخيل على الكناية؛ لأنه نوع من أنواع المجاز المرسل الذي ذكره البلاغيون تحت علاقة

<sup>(1)</sup> الفوائد المشوق، ص 132.

<sup>(2)</sup> التصوير البياتي، ص 223.

<sup>(3)</sup> أحمد مطلوب، فنون بلاقية، ص 177.

«المجاورة» (ألب أنه المسالة لا تتعدى دلالة المسطلحات والحيــز الذي تشير إليــه، وما دام
 المصطلح لا يضبط إطار دلالتــه ولا يحدُّها حدًّا يفصل بينه وبين بقيــة المصطلحات فإن
 دوره لا يعتد به، ومن ثم فلا جدوى من كثرة التقسيم.

ولا يكاد ابن القيم يصل إلى تحديد الموقف الحقيقي لابن الأثير، وقد أتى موزَّعًا بين كتابيه «الجامع الكبير»، و«المثل السائر»؛ لأنه إن ذكر للقسم الذي يحسن استعماله أصنافًا عديدة، فإنه عدل عنها، واستقر رأيه في النهاية على تقسيمها إلى ما يحسن وإلى ما لا يحسُن.

ولا يفــتا ابن القــيم ينبــه إلى أن الكناية تأتي في المفــرد وفي المركب معّــا<sup>(2)</sup>. وهو مسبوق في هذا من ابن الاثير<sup>(3)</sup> عند تفرقته بين الكناية والتعريض.

وأما التعريض فقد اختلف فيه علماء البيان: فبعضهم جعله من الكناية، وبعضهم لم يجعله منها، ثم أورد تعريف ابن الاثير له في الجامع الكبير»: وهو أن له موقعًا شريقًا ومحلاً كريًا، ويتم فيه ذكر المعنى، وترك اللفظ جانبًا، وهو نوع لطيف من علم انبيان، وقد خلطه بعض العلماء بالكناية، ولم يفرقوا بينهما، فذكروا أمثلة للكناية من التعريض، وللتعريض أمثلة من الكناية؛ ومن أولئك ابن سنان الخفاجي، وأبو هـلال العسكري، والغانمين، ومعلوم أن الإشارة إلى تداخل الفنين وردت أيضًا بكتابه المثل السائر».

ثم ينتقل ابن القسيم إلى الفرق بين الكناية والتعريض؛ فيسرى أن الكناية هي أن يُذكر الشيء بغير لفظه الموضوع له، كما كنى الله عن وجل عن الجماع باللمس، فإن حقيقة اللمس هي الملامسة؛ يقال مسست الشيء إذا لمسته، ولما كان الجماع مسلامسة بالابدان وزيادة أمر آخر أطلق عليه اسم اللمس مجازاً، وضد الكناية التصريح.

وأما التعريض فهو أن يذكر شيئًا يدل به على شيء لم يذكر، وأصلُه التلويع عن عرض الشيء وهو جانبه (5). ويظهر أن ابن القيم لم ينص إلا على فرق واحد؛ وهو أن الكناية مجاز، بخلاف التعريض الذي قد يأتي حقيقة أو مجازًا، كما يمكن أن نتأول ذلك، وهو لغة من عُرض الشيء؛ أي جانبه.

أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 199.

<sup>(2)</sup> الفوائد المشوق، من 127.

<sup>(3)</sup> المثل السائر 3، 57.

<sup>(4)</sup> الفوائد المشوق، ص 133.

 <sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص 133، ولعله يتفق مع تعريف النوبري، وهو أن التصريض: انتضمين الكلام دلالة ليس لها ذكر اكتولك: ما أثبح البخل، لمن تعرض ببخله نهاية الارب 7، 60.

ونحن إذا تدبرنا محاولة الشفريق بين الفنين لم نجد فيها ابتداعًا أو تجديدا؛ فإن «ابن رشيق من أوائل اللين فصلوا بين الكناية والتعريض حينما جعلهما من أنواع الإشارة، وباعد بسينهما في الاسئلة التي ضربهاه (1). وكان يبدو أن التفرقة أصوب من جعل التعريض قسمًا من الكناية، بدليل أن السكاكي جعله نوعًا منها، ولم يقل إنه قسم، قال التعريض وأمناله عا ذكر ليس من التناية فقط، بل هو أعم، وفيه نظره (2). ويتابع ابن القيم ما ذهب إليه ابن الاثير في اعتباره ببت امرئ القيس:

وصرنا إلى الحسنَى ورقَّ كلامنا ورُضْتُ فللَّتْ صعبةُ أي إذلال

من التعمريض، وليس كناية؛ لأن غرضه هو ذكسر الجماع، فلمسا استقبع ذكسره ذكر كلامًا آخر ودلَّ به عليه<sup>(3)</sup>، ونحن لا تعوزنا الادلة إذا ادعينا أن ابن القيم كسان مترسمًا لخطى غيره من العلماء، مقللاً **لهم في أكثر المواضع التي ذكرناه**ا.

ثم ينتقل إلى ذكر أفسام الكناية والتعريض، فيسرى أن الكناية تنقسم إلى فسمين: أحدهما ما يحسن استعماله، وما لا يحسن استعماله، وأما التعريض فقد أوجبه الله في خطبة النساء؛ فسقالى: ﴿وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِهَا عُرْضَتُم بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِسَاءِ ... ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِهَا عُرْضَتُم بِهِ مِنْ خِطْبةِ النِسَاءِ ... ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِهَا عُرْضَتُم بِهِ مِنْ خِطْبةِ النِسَاءِ ... ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِهَا عُرْضَتُم بِهِ مِنْ خِطْبةِ النِسَاءِ وَإِنِي اللَّكُ لَشِيق، وَإِنْ قَلْمُ لِنَّاكُ فَلْمُ وَلِنَا الشَّمِيلُو الخَارِثِي:

بني حمنا لا تذكروا الشعرُ بعد ما دفتتم بصحراء الغمير القوافيا(5)

فإن قصده ليس الشعر، بل قصده ما جرى بينهم بهذا الموضع من الغلبة لهم والقوة عليهم، إلا أنه لم يذكر ذلك، بل ذكر الشعر ودفته تعريضًا... (6).

<sup>(1)</sup> أحمد مطلوب، فنون بلاغية، ص 183.

<sup>(2)</sup> الطول، ص 412.

<sup>(3)</sup> الفوائد المشوق، ص 133.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 134.

 <sup>(5)</sup> قال الآمدي في المؤتلف والمختلف ص 206: «وأما الشميلر: فهو الشميلر الحارثي، من بني الحارث بن
 كعب، شاعر، فارس، أنشلنا له أبو الحسن علي بن سليمان الأخفش قال: أنشلنا تعلب والمبرد جميعًا:

بني عمنا لا تذكروا الشعر بعد ما 💎 هفتتم بصحراء الغميم القوافيا

والغمير أيضًا؛ أي لم يدع مفخراً في شعر، كانه كان يوم الغميم عليهم لا لهم. . ٤

<sup>(6)</sup> الفوالد المشوق، ص 135.

والحق أن ابن القيم لم يدَّع أنَّ للتعريض أقسامًا، وهذا رغم كثرة الأمثلة التي ساقها، اللهم إلا إذا كان يعني بالاقسام تلك الاسئلة والشواهد التي منها ما هو من القسرآن الكريم، ومنها ما هو من الحديث النبوي الشريف، ومن الشعر والنثر.

درس ابن القيم الكناية والـتعريض، وكان مـعولًا في أكثـر ما أورده من الفنين على أقوال العلمـاء الـابقين، ونخص بالذكر منهم ابن الأثير وابن رشـيق، وبذلك فإنه إلى الاتباع.

ومن مظاهر اتباعه إلحساقه الكناية بالإشارة، وهي فكرة مسبوق إليسها من ابن رشيق، واكتفاؤه في حد الكناية بالمعنى اللغوي لها الذي يعني الستر، وحصر مجالها في الكناية عن القبح بالحسن، مما يرجح قلة باعه في علم البيان.

ولم يكلَّف ابن القيم نفسه عناء البحث في الحسن والقبيح منها أو من التسعريض، كما أنه ارتضى بتقسيم بعض العلماء للكناية كما أوردها ابن الأثير في الجامع الكبير، وعدل عنها فيما بعد، ولسنا ندري ما سبب ذلك التبني الذي يكمن العيب فيه في الحلل الذي يكتنف مصطلحاته.

وكان بما يُحسب له كشرة الأمشلة والشواهد التي أوردها مع تنوَّعها، واختلاف مستوياتها الخطابية.

لقي كتاب تلخيص المفتاح للخطيب القزويني رواجًا كبيرًا في أوساط البلاغيين،
 وكان إعجابهم به يظهر في القيام بشرحه، والتعقيب على بعض مسائله وأفكاره.

ومن العلماء الذين عكفوا على ذلك سعد الدين مسعود بن عسر التفتازاني (المتوفى سنة 791 هـ)، الذي شرح التلخيص «شرحين: مُطولاً ومختصراً وسماهما بنفس هذين الاسمين ١٩٤١). وكان التفتازاني على ما يبدو بارعاً في المنطق والفلسفة ملمًا بقضاياهما، لا تعوزه أداتهما في تحليل الأفكار، وإبراز الوهن والضعف إن كانا يعتريان آراء السكاكي أو الحطيب القزويني، باعتباره يتناول تلك الآراء ويتقدها ويصوبها إن رأى الامر يقتضي ذلك. ولما كان شرحه «المطول» هو الذي سنعرض له في هذا البحث؛ فإن القدماء عدوه «خير شروح التلخيص»(2)، ومرجع ذلك على ما يسدو إلى أن شرحه «بمامة أوضح بسانًا من شرح السبكي؛ إذ لم يوزعه بين مباحث مختلفة، ولا بين آراء

<sup>(1)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص355.

<sup>(2)</sup> علم البيان، ص59.

متباعدة وجعل وكُلهُ الرجوعُ إلى كتابي هبد القاهر وكشاف الزمخشري ومفتاح السكاكي، مقابلاً بين آرائهم ورادًا على الخطيب في كل ما اعترض به عليهم... (11). بدأ التفتاراني بشعريف الكناية في السلغة(2) والاصطلاح، وبيَّنَ أن لها دلالتين عند علماء البيان: إحداهما معنى المصدر الذي هو فعل المتكلم، ومحصلته تكمن في ذكر اللازم وإرادة الملزم مع جواز إرادة اللازم أيضًا، فاللفظ مكنى به، والمعنى مكنى عنه.

وأما الدلالة الثانية: فهي نفس اللفظ، وهمو الذي أشار إليه الخطب القزويني بقوله: لفظ أريد به لازم معناه مع جواز إرادته معه، مثل قولنا: فلان طويل النجاد، والمراد لازم معناه، وهو طول القامة، مع جواز أن يراد حقيقة طول النجاد (3). ويتضح من هذا التعريف أن التغتاراني أثبت للكناية دلالتين، بخلاف الخطيب القزويني الذي اقتصر على ذكر الدلالة الثانية التي تَمّتُ الإشارة إليها، وكأنه يعتد بالدلالتين بدل الواحدة، بحيث تشكلان في النهاية بنيتين أساسيتين للتعبير الكنائي، وهو ما يجعل الكناية تختلف عن المجاز بإرادة المعنى الحقيقي، فيها بخلافه؛ ولأنه يلزم أن يكون في المجاز قرينة مانعة عن إرادة المعنى الحقيقي فلو انتفى هلا، انتيفى المجاز؛ لانتفاء الملزوم بانتيفاء اللازم (4). ويستدرك التفتاراني على هذا بتوجيه النظر إلى أن المعنى الحقيقي جائز الورود في الكناية، وليس واجبًا، وهو ما كان أشار إليه السكاكي في المقتاح (5)، كما قمد يتعلر إرادته أحيانا لعارض يمنع من إرادته؛ كقوله تعالى: ﴿ ... نَس كَمْهُ فَيْهُ ... شك الشورى]، على القول بأن الكاف أصلية، وأنه يفيد نفي المثلية بطريق الكناية، فلا يصح إرادة المعنى الحقيقي فيه؛ لأنه يفيد ثبوت المثل له تعالى (6).

<sup>(1)</sup> البلاخة تطور وتاريخ، ص 355.

 <sup>(2)</sup> قال الضناواني: اللّكتابة في اللغة مصدر لقولك كنيت بكلًا من كلًا، وكنوت. إذا تركت التصريح به المطول، ص 407.

<sup>(3)</sup> المطول، ص407، وبنية الإيضاح 3، 150.

<sup>(4)</sup> المطول، ص 407.

<sup>(5)</sup> مفتاح العلوم، ص 403.

<sup>(6)</sup> بنية الإيضاح 3، 150.

ومعلوم أن امتناع إدادة الحقيقة في الكناية لا يجعلها تتحول إلى مجارا لكون أن الذهن ينصرف دائمًا إلى تغليب المعنى البعيد. وقد بسط المير مسيد شريف هذه الفكرة بسطًا واضحًا من خلال إيراده قوله تعالى: ﴿... بَلْ يَعَاهُ مَسُوطُنَان ... ﴿ ﴾ [المائدة]، مجاز متفرع على الكناية؛ لامتناع تلك الإرادة، فقد استعمل بطريق الكناية هناك كثيرا حتى صار بحيث يُفهم منه الجود من غير أن يتصور يد أو بسط، ثم استعمل ههنا مجازًا في معنى الجود، وقس على ذلك نظائره في قوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْمَرْفِي استَوى في معنى الجود، وقولة تعالى: ﴿ ... ولا يَعْرُ النَّهِمْ ... ﴿ ﴾ [آل عمران]، وتدل خاصية الكناية في مثل هذه الشواهد على أن المعنى البعيد لا يتولد في الحقيقة عن المعنى الأول في الكناية، بل هو نتاج عقلي محض، وذلك هو معنى قولهم إن دلالة الكناية عقلية، وليست دلالة وضعية أو لغوية.

ثم ينبه التفتاراني إلى قول السكاكي في المراد من الكلمة المستعملة، وهو «إما معناها وحده، أو غير معناها وحده، أو معناها وغير معناها. والأول الحقيقة، والثاني المجاز، والثالث الكناية، والحقيقة والكناية تشتركان في كونهسما حقيقتين، وتفترقان في التصريح وعدم التصريح؟(2).

ولا يخلو كملام المسكاكي من اصطناع المنطق في تصنيف الكلمسة على الوجهة المذكورة، وقد تفطَّن التغتازاني إلى ذلك بحيث تبين له في النهاية أن قول القزويني بني على ذلك التصنيف، لادَّعاله أن الكناية تخالف المجار من ناحية إرادة المعنى مع إرادة لارمه، وإن كانت إرادة اللارم أصلاً، وإرادة المعنى تابعة أو تالية عليها(3).

ولا بد من التذكير - عند إبراز الفرق المذكور بين الكناية والمجار - أن ذلك يتحقق عندما تأتي الكناية في المفرد وليس في المركب، بحيث تتحمدد الدلالة الوضعيـة وغير الوضعية للكلمة، وليس العبارة.

واعترض التـفتاراني على القزويني في الإيضاح» في الـفرق بين المجاز والكناية من جهة إرادة المعنى الحقيقي مع إرادة لازمه ، وقال: اليس بصحيح، إلا أن يراد بالمعنى ما عنى، وهو لازم المعنى الموضوع له، وبلازم المعنى معناها الموضوع له، وفيه ما فيهه (<sup>4)</sup>. أو بمعنى آخر: فإن عبارته لا تستقيم في الذهن؛ لأنها تدل في جميع الأحوال على إرادة المقصود لا غير.

<sup>(1)</sup> حاشية المير سيد شريف على المطول، ص 407.

<sup>(2)</sup> المطول، ص 408. (3) المعدر السابق، ص 408.

<sup>(4)</sup> المطول، ص 408، والإيضاح، ص 365.

وأما السكاكي وغيره ففرق بين الكناية والمجار بأن الانتقال في الكناية يكون من اللارم إلى الملزوم، بينما يتم في المجار من الملزوم إلى الملارم؛ كالانتقال من الغيث الذي هو ملزوم النبت إلى النبت. وكان القزويني قد رد هذا الفرق، ولم يعتد به بقوله: "إن اللارم ما لم يكن ملزومًا استنع الانتقال منه إلى الملزوم، فقد يكون اللارم أعم من الملزوم، ولا دلالة للعام على الخاص؛ فالانتقال يصير إذن إذا تلازما أو تساويا، ولو تم الانتقال بإضافة القرينة المانعة لم يبق الملارم أعم من الملزوم؛ لأنه في تلك الحالة لا يتحقق الفرق كما في المجار.

واعترف السكاكي نفسه بأن اللازم ما لم يكن ملزومًا امتنع الانتقال منه؛ لقوله أيضا في الفرق بين الكتاية والمجسار: إن مبنى الكتاية (1) على الانتقال من اللازم إلى الملزوم، ومعنى ذلك أنهما يكونان متلازمين؛ فيصير الانتقال من اللازم إلى الملزوم بمنزلة الانتقال من الملزوم إلى اللازم.

ولو قيل: إن مراد السكاكي بقوله اللزوم بين الطرفين من خواص الكناية دون المجاز أو هو شرط لها دونه أعورنا الدليل إلى ذلك؛ فالصواب أن مرادهم باللازم ما يكون وجوده على سبيل التبعية؛ كطول النجاد التابع لطول القامة؛ لذا جوزوا كون اللازم أخص؛ فحقيقة الكناية هي أن يذكر من للتلازمين ما هو تابع ورديف، ويراد به ما هو متبوع ومردوف، والمجاز بالعكس، ولا يرى التفتازاني أن ذلك صائب؛ لأن المجاز قد يكون من الطرفين؛ كاستعمال الغيث في النبت، واستعمال النبت في الغيث ?

ومن البيَّن أن هذه المناقشات المبنية على الحسجج المنطقية التي توسع دائرة الاحترازات والافتراضات؛ هي التي أبعدت الانظار عسن طبيعة التعبير الكنائي باعتسباره خطابًا مركبًا من دلالات إيحاثية تسخاطب العقل والوجدان معمًا، فليس فيه تصريح ولا مساشرة ولا فجاجة.

وكان بالإمكان أن يكتفي التفتاراني في إبانة الفرق بين الكناية والمجار بما قاله السكاكي في هذا الشأن، لا أن يطيل في فير فائدة، وكأنه يدور في حلقة مفرغة؛ إذ لا جدوى من الاشتغال بهذا؛ لكونها مسألة جانبية للغاية.

<sup>(1)</sup> مفتاح العلوم، ص 403، وبغية الإيضاح، ص 150، 151.

<sup>(2)</sup> المطول، ص 408، 409.

والكناية تنقسم ثلاثة أقسام(1):

الأولى: المطلوب بها غير صدفة ولا نسبة (2)، وهي ما يعرف بكناية الموصوف، وقد يكون معنى واحدًا مختصًا بالموصوف لا يتعداه إلى غيره. كقول الشاعر:

## الضاربين بكل أبيض مخذم والطاعنين مجامع الأضغان

وقد تكون منجموع معنان؛ كقولنا في الكناية عن الإنسنان: حيَّ، مستوي القنامة، عريض الاظفار، وهي خاصة مركبة، وشمرط الكنايتين الاختصاص بالمكنى عنه ليحصل الانتقال من العام إلى الخاص، وجعل السكاكي الأولى قريبة، والثانية بعيدة (3).

وقد اعترض القزويني على السكاكي في خاصية القرب والبعد باعتبار قلة أو كثرة المعاني؛ قال التفتازاني: ووقال المصنف فيه نظر، ولعل وجه النظر أنه فسر القريبة \_ في القسم الشاني بما يكون الانتقال بلا واسطة، والبحيدة: بما يكون الانتقال بواسطة لوازم متسلسلة، (4). وقال عبد المتصال الصعيدي: ولأن دلالة الموصف الواحد على الشيء ليست أقرب من دلالة مجموع أوصاف عليه، بل ربما يكون الأصر بالمكس، لأن التفصيل أوضح من الإجماله (5). ويبدو أن وجه الاعتراض لا يخرج عن فكرة الاحترال المبني على أسس منطقية، فإن قلة المصاني الدالة على الموصوف لا تدل دلالة قاطعة، وفي جميع الاحوال على قرب المعنى الكنائي، وقُل مثل ذلك على كثرة المعاني التي قد لا تجعل المعنى الكنائي، وقُل مثل ذلك على كثرة المعاني التي قد لا تجعل المعنى الكنائي بعيدًا (6).

ويرى التفتاراتي أن القرب له دلالة أخرى، وهو سهولة المأخذ؛ لبساطة الكناية واستغنائها عن جمع لازم للآخر، والتلفيق بينهما، وتكلف في المساواة والاختصاص، وذلك بخلاف البعد.

والتفتازاني بهذا ينتصر ضمنيا للسكاكي، وإن نحا نحوا آخر في تأويل دلالة القرب والبعد، وهو موضع من مواضع تدل على قوة شخصيته وعلى تفرده في فهم النصوص بشكل لا يُحملها ما لا تحتمل من التأويلات المتعسفة.

<sup>(1)</sup> المطول، من 409.

 <sup>(2)</sup> قال عبد المتعال الصعيدي: ( ولو قال (المطلوب بها الموصوف) لكان أحسن) بغية الإيضاح 3، 151، وكان يعقب على الخطيب في الإيضاح.

<sup>(3)</sup> مفتاح العلوم، ص 404.

<sup>(4)</sup> المطول، ص 409.

<sup>(5)</sup> بنية الإيضاح 3، 152.

<sup>(6)</sup> المطول، ص 409.

وأما القسم الثاني من الكناية: فهو الكناية المطلوب بها صفة (1) من الصفات المعنوية ا كالجود والكرم والشجاعة وما إلى ذلك، وهي ضربان: قريبة، وبعيدة، فإذا كان الانتقال يتم من الكناية إلى المطلوب بواسطة فـقريبة، والقـريبة قسـمان: واضحة يحصل فيها الانتقال بيسر وسهولة اعمل الكناية عن طويل القامة بطويل نجاده، وطويل النجاد. ثم بين القزويني الفرق بين الكنايتين بقوله: فالأولى ساذجة لا يشوبها شيء من التصريع، والثانية فيها تصريح ما التفسمن الصفة الضمـير الذي يعود على الموصـوف ضرورة احتياجها إلى مرفوع، وهو المبتدأ، فيشتمل على نوع من تصريح بثبوت الطول له.

ثم لا يلبث التقتاراني يؤيد رأيه ببعض أحكام الإضافة في علم النحو؛ فالدليل (2) على ذلك قولنا: طويل نجاده، وهند طويل نجادها، والزيدان طويل نجادهما، والزيدون طويل أنجادهم، بإفراد الصفة وتذكيرها؛ لكونها مسندة إلى اسم ظاهر. بينما تقول في الإضافة: هند طويلة النجاد، والزيدان طويلا النجاد، والزيدون طوال الانجاد، فتؤنث وتجمع الصفة؛ لكونها مسندة إلى ضمير الموصوف. وإنما جاز ذلك؛ لكونها جارية على المسبب في اللفظ خبراً أو حالاً أو تعتاً، وفي المعنى دالة على صفة له في نفسه، سواء كانت هله الصفة المذكورة؛ نحو: زيد أبيض اللحبة؛ أي شيخ، بخلاف زيد أحمر فرسه، وأسود ثوره، فإنه يتبح في الإضافة.

وقد يقال: إذا تم إسناد الصفة إلى ضمير الموصوف فلم إذن تزعم أنها كناية مشوبة بالتمسريح؟ فهلاً كانت تصريحا؟ قلت: للقطع بأنها في المعنى صفة للمضاف إليه، واعتبار الضمير العائد إلى المسبب إنما هو لمجرد أمرٍ لفظي؛ وهو امتناع خلو الصفة عن معمول مرفوع بها.

ويذلك يشضع أن الشفشاراتي ملم بجباحث النحو العربي إلى جانب إلمامه بعلم الاصول، ومن ثم فإننا لا نوافق الرأي القبائل بعدم جمعه بين هذه الاصناف من المعارف، وهو من آراء شوقي ضيف؛ قال: «وهو لا يتسع - مثل السبكي - في مزج مباحث النحو والأصول بمباحث البلاغة... (هي محاولة توفيقية بين العلوم لها عبررها من الوجهة المنهجية على أقل تقدير ا بحيث تكمن فطنة العبالم في كيفية التوفيق وفي حدم تغلب صنف منها على المسائل البيانية، مثلما يظهر في الموضع

<sup>(1)</sup> المطول، ص 409، 410.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص 410.

<sup>(3)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص 355.

السالف الذكر من شرح المطول.

وأما النوع الثاني من كناية الصفة فهي الحفية (1)؛ بحيث يتم الانتقال فسبها بإعمال الفكر والتأمل؛ كقولهم: حريض القفا، كناية عن الأبله؛ فإن عرض القفا وعظم الرأس يستلزم بلاهة الرجل، ولكن الانتقال منه إلى البسلاهة فيه نوع من الحفاء لا يُدوك للوهلة الأولى.

ثم يورد التفتاراني رأي السكاكي في اعتباره اعسريض الوسادة كنابة قريبة خفية عن الأبله. واعترض عليه القزويني<sup>(2)</sup> بالقول إنها كناية بعيدة عن الأبله؛ لأنه ينتقل منه إلى عريض القفا ومنه إلى الأبسله، ويجبب التفتاراني عن ذلك بأنها كناية بعيدة بالنسبة إلى المطلوب بواسطة كان المطلوب بها، وقريبة بالنسبة إلى الواسطة، وكلما كان الانتقال إلى المطلوب بواسطة كان ذلك أدعى إلى القول بأنها خفية؛ لذا نبه السكاكي على أن المطلوب بالكناية قد يكون هو الوصف المقصود به، وقد يكون كناية عنه إذا لم يتم الانتقال بواسطة.

وأما إذا تم الانتقال إلى المطلوب<sup>(3)</sup> بواسطة؛ فيإن الكناية تكون عندشذ بعيسة؛ كقولهم: كثير الرماد، كناية عن المضياف<sup>(4)</sup>.

وقد تتدخل قلة الوسائط أو كثرتها في تحسديد طبيعة الكناية من ناحية الخفاء والوضوح، ولا يكاد النفتاراني يدلي برأيه فيما يعتور التعبير الكنائي عادةً من غموض أو تجلّ؛ فإن الخفاء أو بعض الغموض من شأنه أن يتلاءم مع طبيعة التعبير في حد ذاته ومع بنيته الدلالية.

واما القسم الثالث من الكناية: فهو «المطلوب بها نسبة؛ أي إثبات أمر أو نفيه عنه، وهذا معنى قول صاحب المفتاح: إن المطلوب بهما تخصيص الصفة بالموصوف، ولم يرد بالتخصيص الحصر؛ إذ لا وجه له ههنا؛ كقوله أي قول زياد الاعجم:

إن السماحة والمروءة والندى ﴿ فِي قِبَةٌ خَمْرِيَتْ عَلَى ابن الحشرج \* (5)

<sup>(1)</sup> المطول، ص 410 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> بنية الإيضاح 3، 154.

<sup>(3)</sup> المطول، ص 410 وما بعدها.

<sup>(4)</sup> راجع بشان تفصيل كنثرة الوسائط، المطول، ص 411، ومفستاح العلوم، ص 405، والإيضاح، ص 368.

<sup>(5)</sup> المطول، ص 411. السماحة والمروحة؛ أي كمال الرجولة، راجع المصدر نفسه، ص 411.

فإنه أراد أن يثبت اختصاص ابن الحشرج ببهله الصفات؛ أي ثبوتها له، سواه كان على طريق الحصر أم لا؛ فترك التصريح لاختصاصه بها بأن يقول إنه مختص بها أو نحوه، مجرور معطوف، على أن يقول أي أو بمثل القول أو منصوب معطوف على مفصول أن يقول أي، أو أن يقول نحو قبولنا: إنه مختص بها من العبارات الدالة على مفا المنى؛ كالإضافة ومعناها والإسناد ومعناه... كما أن اختصاص الصفة بالموصوف مصرح به في أمثلة القسم الثاني باعتبار إضافتها أو إسنادها إلى الموصوف أو ضميره... وبه يُعرف أن ليس المراد بالاختصاص ههنا هو الحصر، فترك التصريح باختصاصه بها إلى الكناية بأن جعلها «في قبة» تنبها على أن محلها ذو قبة، وهي تكون فوق الحيمة تتخذها الرؤساء مضروبة عليه... فأفاد إثبات الصفات المذكورة له؛ لأنه أثبت الأمر في مكان الرجل وحيزه، فقد أثبت لهه (1).

ومها كان وجه اعتراض التفتاراني على القزويني في المراد من التخصيص أهو الحصر أم لا، فإن عبد المتعال الصعيدي يجمل طبيعة إسناد الصفة للموصوف بجعلها في شيء له تعلق بالموصوف بقوله: قبأن يصرح بالصفة ويقصد بإثباتها لشيء الكناية عن إثباتها للموصوف بها الأ<sup>(2)</sup>. وكان النفتاواني على ما يسدو يتتصر للسكاكي في أكثر من موضع في باب الكناية، مستمينًا في ذلك بمباحث النحو من مثل الإضافة والإسناد؛ لاحتمال تأويل أقوال السكاكي المعنى وخلافه.

و إذا كان ضرض التفتاراني في شوحه للتلخيص لا يستعد عن بقية العلماء الذين شرحوه، فإنهما جميعًا - كما يؤكد بعض الدارسين -: «لم يكونوا يهدفون إلى توضيح ما في التلخيص من إبهام وغموض وتعقيد بمقدار ما كانوا يهدفون إلى الإعلان عن مدى إلمامهم بالفلسفة والمنطق وأصول الفقه والنحو وغيرهاه(3).

ولا خلاف في ذلك؛ فـإن أصناف العلوم للذكورة بادية في «المطول» ولا سـبيل إلى ردها أو تجاهلها.

<sup>(1)</sup> المطول، ص 411.

<sup>(2)</sup> بنية الإيضام 3، 158.

<sup>(3)</sup> علم اليان، ص 58، 59.

ولا يغنا الفتازاني يورد مثالاً آخر من أمثلة كناية النسبة، وهو قولهم: المجد بين ثوبيه والكرم بين برديه (1). وقد جاء بالمفتاح والإيضاح مفيضًا في التعليق عليه بالشرح والتحليل، منبهًا في النهاية إلى أن أمثلة هذا القسم أكثر من أن تحصى، وقال التفتازاني: فنإن قلت ههنا قسم رابع، وهو أن يكون المطلوب بها صفة ونسبة معًا، كما في قولنا: كثير الرماد في ساحة عمرو، كناية عن نسبة المضيافية إليه. قلت: ليس هذا بكناية واحدة، بل كنايتان: إحداهما المطلوب بها نفس الصفة، وهي كثرة الرماد، والشائية المطلوب بها نسبة المضيافية، وهي جعلها في ساحته، ليفيد إثباتها لهه (2). ويكاد هذا الموضوع يكون من الأدلة على أن التفتازاني لا يخالف القزويني لمجرد المخالفة، بل ربما شاطره السرأي، وكان تابعًا له فيما يذهب إليه. والتبعية لا تعني الانقياد الاعمى شاطره المراقين، كما وقفنا على ذلك في غير هذا الموضع.

وربما كان إنصاف التفتاراني - وهو من شراح التلخيص - يكون بالنظر إليه في ضوء جهود الحركة التي قامت حول كتاب مفتاح العلوم، فتناولته بالشرح والتفصيل، كما يذهب إلى ذلك محمد عبد المطلب؛ قال: قوإذا كان الجهد البلاغي قد توقف تقريبًا عند المرحلة السكاكية، فإن هذا التوقف كان محصورا في الأصول، أما الفروع فقد تم تجاورها تنظيرًا وتطبيقًا، بما يعني أن التوقف كان توقفا متحركا؛ على معنى أن تابعي السكاكي قد داروا في فلكه، لكنهسم وسعوا دوائره البحثية طولاً وعمقًا؛ طولاً بالإضافات والتعليلات، وعمقًا بالشروح والتفصيلات والتعليلات، ومن يقرأ شروح بالتخيص سوف يفجئوه جهد تأليفي هائل يكاد يستوعب مجالات الملفوظ دون أن يفلت منه واحد منها. . . . (3). ومن شأن هذا أن يلهب بذلك الحكم المسبق الذي ران على عقول دارسي البيان العربي ردحًا من الزمن، بحيث يسم هذه المرحلة بالجمود البلاغي عقول دارسي البيان العربي ردحًا من الزمن، بحيث يسم هذه المرحلة بالجمود البلاغي والتحجر العقلي، ويسلب أصحابها من كل ابتداع أو إضافة، والموصوف في القسم الثاني والثالث في قول القائل الثاني والثالث في قول القائل من على مذكور، كما هو الشأن في قول القائل لمن يؤذي المسلمين: المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده؛ فإنه كناية عن نفي صفة

<sup>(1)</sup> المطول، ص 411، والمفتاح، ص 408، والإيضاح، ص 372.

<sup>(2)</sup> المطول، ص 412.

<sup>(3)</sup> أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 18.

<sup>(4)</sup> المطول، ص 412، وورد هذا النوع في الإيفساح تحت عنوان: التصريض والكتابة، وقسال فيه المصفق: ووالتعريض بالكتابة هي التي لا يذكسر فيها الموصوف، بخلاف التصريض ذاته، الذي يميل فيه المرء إلى عرض يدل على المقصود، الإيضاح، ص 374.

الإسلام عن المؤذي مع أن الموصوف غير مذكور. علمًا أن التعريض في اللغة من عُرض الشيء بالضم، وهو ناحيته من أي وجه جنته؛ يقال نظرت إليه عن عُرض وعرض؛ أي من جانب وناحية (1). وبذلك فإن التفتاواني يويد على غرار بقية العلماء أن يجعل دلالة التعريض تتكامل في أذهان الدارسين تكاملاً بينًا من شأنه أن يميز بينه وبين الكناية.

ويورد التفتاراني قول السكاكي في تفاوت الكناية إلى تعريض وتلويح ورمز وإيماء وإشارة، منها إلى أنه قال: تتفاوت ولم يقل تنقسم؛ لأن التعريض مع ما ذكره من أنواع ليس من أقسام الكناية فقط، بل هو أعم، وهو ما يعترض عليه النفتاراني<sup>(2)</sup>. ورجا كانت دلالة العموم ناتجة عن بعض الفروق التي يُجملها بعض الدارسين - وخاصة ما يتعلق منها بالتعريض، بقولهم: «الحق أن الكناية العرضية هي التي يكون الموصوف فيها غير مذكور، والتعريض إمالة الكلام إلى عرض يدل على المقصود؛ تقول: «عرضتُ لفلان وبه»، إذا قلت قولاً لغيره وأنت تعنيه، ولهذا لا يختص التعريض بالكناية بل يأتي أيضاً في الحقيقة والمجاز، ودلالته غير لفظية، بخلاف دلالة الثلاثة، فإذا أتى في الكناية، كقولك: «المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده؛ فسلمنى الكنائي فيه نفي الإسلام عن المؤذي مطلقاً، والمعنى التعريضي نفي الإسلام عن المؤذي المعنى، وإذا أتى في الحقيقي فيه غير التعريضي أيضاً، وكذلك إذا أتى في المجاز...»(3). الناس»؛ فالمعنى المعموم والحصوص بين الاتواع المذكورة والكناية ألى السكاكي أن يجعلها ولعله من أجل العموم والحصوص بين الاتواع المذكورة والكناية ألى السكاكي أن يجعلها أنساماً، وإن اتسمت بطابم التقسيم باعبار المخفاه والتجلى في نهاية المطاف.

ثم يفصل التفتازاني (4) كل صورة من الصور المذكورة على حدة؛ فالكناية إذا كانت عرضية مسوقة لأجل موصوف غير ملكور كما مر معنا؛ فالمناسب أن يطلق عليها اسم التمريض؛ يقال: عرَّضت لفلان ويفلان، إذا قلت قولاً وأنت تعنيه، فكانك أشرت به إلى جانب وتريد جانبا آخر، ومنه المعاريض في الكلام، وهي التورية بالشيء عن الشيء.

<sup>(1)</sup> المطول، ص 412.

<sup>(2)</sup> المطول، ص 412، لم يصرح التفستاواتي بوجه احتراضه على المقزويني، وإن كتا نرجح أنه لا يخرج عن فكرة العموم والحصوص.

<sup>(3)</sup> بنية الإيضاح 3، 162.

<sup>(4)</sup> المطول، ص 412 وما بعدها.

وقال المير سيد شريف: • وكذلك تسميته تعريضًا ينبئ منه، ولذلك قبل: هو إمالة الكلام إلى عرض؛ أي جانب يدل على المقصوده (1). وبالخلاصة: هو أن تذكر معنى لتدل به على معنى آخر لم يذكر، وهو المقصود.

ثم يورد التفتاراني رأي الزمخشري في الفرق بين الكناية والتعريض (<sup>(2)</sup>، ويتبعه بقول ابن الأثير في المثل السائس في الكناية: وأنها ما دل على معنى يجوز حمله على جانبي الحقيقة والمجاز بوصف جامع بينهما، وتكون في المفرد والمركب، والتعريض: هو اللفظ الدال على معنى لا من جهة الوضع الحقيقي أو المجاري، بل من جهة التلويح والإشارة فيختص باللفظ المركب<sup>(3)</sup>. وإن يكن ابن الأثير نص على بعض الفروق الاخرى؛ منها أن التعريض أخفى من الكناية، وأنه ضمنيًا لايحتاج إلى جامع مـثل الكناية، وأما إذا كثرت الوسسائط بين اللازم والملزوم ولم تكن غرضية فهسى التلويع، وإلا فهي الرمز إذا قلَّت الوسائط منم خفاء، والمناسب لهنا في حال قلة الوسائنط منها وانعدام الخنفاء أن تسمى إيماء وإشارة (4). ثم يورد الشفتازاني قول السكاكي (5): إن التعريض قد يكون مجارا؛ كقولك: أذيتني فستعرف، وأنت تريد إنسانا أخر؛ مع المخاطب بمعنى أن الخطاب موجه لمن هو مع من تخاطبه، وأما إذا أردتسهما معًا بالخطاب كان ذلك كناية؛ لأنك أردت بخطابك المعسني الأصلي وغسيره، والمجساز ينافسي إرادة المعني الأصلي وهو الوضعى، ولا بد في النوعين المذكـورين من قـرينة دالــة على أن المراد في الأولى هو الإنسان الذي مع المخاطب وحده ليكون مجازًا، وفي الشانية أن المراد كلاهما معًا ليكون كناية، وهو أمر يراه التفتازاني يحتاج إلى بحث؛ أي إلى شرح وتفصيل. محصلته في النهاية أن الاتفاق واقع بين الـسكاكي والقزويني في أن الأول في قول القائل اآذيتني فستمرف (6) \_ إذا قصد به المخاطب \_ كان مجازًا، في حين يكون الثاني \_ وهو المقصود فيه غير المخاطب ـ كناية، كما صرح به المصنف، وهو الذي قصده السكاكي في

<sup>(1)</sup> حاشية المير سبد شريف على المطول، ص 414.

<sup>(2)</sup> وهو قوله: «الكناية أن تذكر الشيء بغير لفظه الموضوع له. والتعريض أن تذكر شيئا يدل به على شيء لم تذكره كما في قول للحتاج للمحتاج إليه: جستتك الاسلم هليك، وكأنه إصالة الكلام إلى عرض، يدل على المقصود ويسمى الناويح؛ الانه يلوح منه ما يريده المطول، ص 412، 413، وواجع الكشاف 1، 137.

<sup>(3)</sup> المطول، ص 413، والمثل السائر 3، 57.

<sup>(4)</sup> المطول، ص 413.

<sup>(5)</sup> المطول، ص 413.

<sup>(6)</sup> المصدر السابق، ص 413، 414.

المستاح. تفصيل ذلك: أنه إذا وجمه الخطاب إلى المخاطب بسبب الإيذاء، ويلزم منه التهديد إلى كل من صدر منه ذلك، فإن استعملته وأردت به تهديد المخاطب وغيره من المؤذين كان كناية، وإن أردت به غير المخاطب للسبب المذكور لكونه مشاركًا للمخاطب في الإيذاء حقيقة أو افتراضًا كان مجازًا.

وكان التفتاراني في حقيقة الأمر يُجيب عن الذي تبادر إليه الوهم بما نقله القزويني عنه؛ وفقول السكاكي إن التعريض قد يكون تبارةً على سبيل الكناية واخرى على سبيل المجاز لم يرد به أن اللفظ في المعنى المعرض به قد يكون كناية وقد يكون مجازًا، كما يتبادر الوهم إليه بما نقله المصنف عنه (1). وكان ذلك دليلاً على أن التفتاراني كان من الذكاء والفطنة بحيث وجه النظر إلى الغلط الواقع في استنباط القزويني للحقائق على غير وجه من الصواب بما يشهد له بالبراعة ونقاذ البصر بحقائق البيان.

ويختم التفتاراني المطول بإطباق العلماه (2) على أن المجاز والكناية أبلغ من الحقيقة والتصريح الآن الانتبقال فيهما من الملزوم إلى اللارم، فهو كدعوى الشيء ببينة على خلاف التبعير بالحيقيقة. ثم يورد رأي الصلامة الجرجاني في أن ليس السبب في كون المجاز والاستمارة والكناية ـ وهي حمد البيان ـ أبلغ أن واحدا من هذه الأمور يفيد زيادة في نفس المعنى لا يفيد خلافه، بل لائه يفيد تأكيدا لإثبات المعنى لا يفيد خلافه، وليست فيضيلة قولنا: كثير الرماد على قولنا كثير القرى أن الأول أفياد زيادة لقراه لم يفده الثاني، بل هي أن الأول أفاد تأكيدا لإثبات كثرة القرى له لم يفده الثاني.

وقد اعترض القزويني فيه على الجرجاني على غير وجه من الصواب؛ قال التفتاراني: إن مراد حبد القاهر أن السبب في كل صورة ليس هو ذلك، وليس المراد أن ذلك ليس بسبب في شيء من العسور، فهذا يتحقق في قولنا رأيت أسدًا بالنسبة إلى قولنا رأيت رجلاً مساويًا للأسد أو زائدًا عليه في الشجاعة، ولا يتحقق أيضًا في كثير الرماد، وكثير القرى ونحو ذلك، وهذا وهُمٌ من القزويني.

<sup>(1)</sup> المير سيد شريف، الحاشية على المطول، ص 415.

<sup>(2)</sup> المطول، ص 414 رما بعدها.

وقال التعتازاني: ﴿إِن معنى كـلام الجرجاني أن هذه العبارات لا يوجب أن يحصل له في الواقع زيادة في المعنى مثلا إذا قلنا: رأيت أسداً؛ فسهو لا يوجب قولنا: رأيت رجلا كالاسد».

وقال: لا ينغير حال المعنى في نفسه بأن يكنى عنه بمعنى آخر، ولا يتغير معنى كثرة القرى بأن بكنى عنه بكثرة الرماد فهكذا. . . . ، لكن المصنف كشيرا ما يغلط في استنباط المعاني من عبارات الشيخ عبد القاهر، ويذلك أيد التفتازاني الشيخ عبد القاهر فيما يرمي إليه، وهو أن المقسود تأكيد إثبات المعنى، لا الزيادة فيه في الواقع إذا نزع إلى التعبير بالصور المجازية التي هي المجاز والاستعارة والكناية، مرجعًا في نفس الوقت غلط القرويني إلى سوء تأويله للمراد من كلام الجرجاني.

قام النفتاراني بشرح تلخيص المفتاح، مستعينًا بزاد ثقافي هائل، عماده المنطق وعلم الاصول والفلسفة والنحو، وقد مكنه ذلك من أن لا يكون عبداً لغيره أو مقلداً تقليدا أعسمى لصاحب التسلخيص؛ فيقد رأيناه يخالفه في أكثر من موضع في التلخيص والإيضاح، وكان كثيراً ما يتتسعر للسكاكي الذي لم يحسن القزويني استنباط معانيه بسبب وهمه فيها، كما يظهر في عبارته في آخر المطول.

ولم يكن في المقابل متحاملاً على الغزويني مسدَّعيًا عليه ما لم يأت به، بل كان أمينًا ودقيقًا فيما نسبه إليه، متحريا تمحيص المسائل وغربلتها ما أمكنه ذلك.

وحاول النفتاراني في شرحه أن يكون منهجه متكاملاً إلى حد بعيد؛ لذلك رأيته يبدأ بذكر الحدد اللغوي للكناية، ولا يكتفي بذلك، بل يعمد إلى تفسير بعض العبارات تفسيرًا لغويا إلى جانب استعانته بمباحث نحوية، كالاسناد والإضافة.

وجملة الأمر: أن التغتاراني لا يخرج في شرحه عما اتسمت به مدرسة السكاكي من سمات؛ أهمها اصطناع المنطق في تحليل المسائل، واسستنباط الاحكام، وذكر الاحترازات، والستقليل من الشواهد والأمثلة، وهي منظاهر لا يخلو منها المطول، وهو إلى جانب ذلك رجل يمتلك حسًّا نقديا نافلًا إلى جوهر المسائل البيانية مكَّنه من رد كثير من الافكار التي جاء بها القزويني.

تناول العلامة عبد الرحمن السيوطي (ت 911 هـ) الكناية والتعريض في كتابه 
 «الإنقان فـي علوم القرآن»، وكـان على عادته شـغوقًا بـالجمع والتلخـيص، غيـر قانع
 فيهما، ولا موليًا ظهره للسابقين عليه من علماء البيان.

وكان نزَّاعا إلى التركيز والتدقيق، مغالبا في ذلك ما استطاع الغلو، مستمينًا بزاده المعرفي الهائل من نحو ولغة وفقه وأصول ومنطق في بحثه أهم المسائل البيانية التي منها الكنابة.

ويبدو من أول وهلة في حديث عنها أنها وإن تكن أبلغ من التصريح إلا أنها لا ترتقي للرجة الاستمارة اقال السيوطي: قوالاستمارة أبلغ من الكناية كما قال في عروس الأقراح، إنه الظاهر الأنها كالجامعة بين كناية واستمارة، ولانها مجاز تطمًا، وفي الكناية خلاف (11) الاستمارة بحسب رأي بها الدين السبكي - وقد تابعه السيوطي في ذلك - تضوق بلاغتها الكناية، وخساصة هذا النوع المسمى بالاستمارة المكنية (22) الذي يتم فيه إضمار المشبه فلا يُصرَّح به، ولكن يُرمز إليه بشئ من لوازمه، فهي بذلك تتعدى الكناية في عدم التصريح والحفاه، وفي إحداث السنداعي الذي يفجر في ذهن المتلاعي الذي يفجر في ذهن المتلاعي الذي يفجر

والاستمارة ابلغ من الكناية لكونها مجازا؛ قال السكاكي: وسسي هذا النوع من المجاز استمارة لكان التناسب بينه وبين معنى الاستمارة (3)، في حين اختلف في وضع المجاز استمارة نفيل: إنها مجاز، وقيل: بل حقيقة، وقبل: بل إنها وسط بين المجاز والحقيقة، وقبل: إنها معالما على آراه القزويني: وحد أورد صاحب بفية الإيضاح شرحًا لتلك المسالة بقوله معلقًا على آراه القزويني: وجرى الخطيب في هذا على المشهور من أن الكناية قسم آخر غير الحقيقة والمجاز، وعلى وقبل: إن الكناية لفظ مستمل في معناه الحقيقي لينتقل منه إلى المنى المجازي، وعلى هذا تكون الكناية قسمًا من الحقيقة، وقبل: إن الكناية تارة يُراد بها المنى للجازي لدلالة المنى المجازي لدلالة عنه المختي عليه ليدل به على المعنى المجازي فتكون حقيقة، والحلاف في مثل هذا لا المنى المجازي.

 <sup>(1)</sup> الإتقان في هلوم القرآن 2، 61. وقد قبل في الاستعارة: •هي استعمال اللفظ في خير ما وُضع له لعلاقة المشابهة بين المعني المنقول حنه والمقول فيه، مع قبرينة صارفة عن إرادة المنى الأصلي ليست إلا تشبيبها مخصرًا، لكنه أبلغ منه... وهواهر البلاغة ص 244.

<sup>(2)</sup> قال الخطيب الغزويني في تعريضها: •قد يضمر التثنيه في الغنس ضلا يصرح بشيء من أركاته سوى لفظ المشبه، ويدل هله بأن عليه أجري المشبه، ويدل هله بأن يكون هناك أمر ثابت حسًّا أو هذاك أجري عليه أسم ذلك الأمر؛ فيسمى التشبيه استعارة بالكتابة، أو مكثَّى منه، وإثبات ذلك الأمر للمشبه استعارة منظية، والمكم في ذلك قول ليد:

وخداةً ربح قد كشفت وقرة إذ أصبحتُ بيد الشمال زمامها

ظِنَه جَمَّلُ لِلشَّمَالُ يِنَّا رَمَعُومَ أَنَّهُ لِيسَ هَتَاكُ أَمَّرُ ثَابِتَ حَنَّا أَوْ مِقَلَا غَرِي الِدَ عَلِيهُ بَيْهَ الإيضَاحَ 3، 132، 133.

<sup>(3)</sup> مفتاح العلوم، من 369.

<sup>(4)</sup> بنية الإيضاح 3، 150.

ويظهر لي أن السوطي يعتمد في إسراد هذه الحجج على المنطق الصرف؛ إذ لا يستطيع هو أو غيره أن ينكر التفاوت الحساصل في أمثلة الاستعارات، ولا ذلك التفاوت الواقع أيضًا في أمثلة الكنايات، ومن ثم فيإن الادّعاء بشفوق الاستعارة على الكناية باعتبار المذكور أمر نسبي للغاية. وبذلك يكون الاحتكام إلى مقايس محددة، وفي جميم الاحوال مخلاً بتلك النسبية التي لا تحكم الفن وحده بل الكون كله.

ثم أورد السيوطي تعريف علماء البيان للكنابة بقوله: «وعرفها أهل البيان بأنها لفظ أريد به لازم معناء» (أ). وهم يتأولون المراد من ذلك بقول بعضهم: «(لفظ) خرج عنه سادل عما ليس بلفظ كالإشسارة، (أريد به) خرج به لفظ السساهي والسكران، (لازم معناه) خرج به السلفظ الذي يراد به نفس معناه، وهو الحسقيسقة الصسرفة، وقد تسقدم أن المراد باللزوم هنا مطلق الارتباط ولو بعرف ـ لا اللزوم العقلي . . . ه (2).

والتصريف يتجاهل جـواز إرادة المعنى الحقـيقي وهو أول بنية في الـتعبـير الكنائي؛ كقولك: كثير الرماد، كناية عن المضيـاف، فإنه يجوز أن يراد كثير رماد القدر على وجه الحقيقة، وكأن المتجاهلين يعتدون بالمعنى البعيد المقصود في الكناية.

ثم أورد تعريف الإمام الطبيمي وهو: «تركُ التصريح بالشيء إلى ما يساويه، فينتقل منه إلى الملزوم ها يساويه، والانتقال إلى منه إلى الملزوم، وهو المعنى البعيد، ولا يكاد القارئ يحفلُ بعد هذا بأسئلة توضّع دلالة الحد وأبعاده الإيحائية الرامزة والمؤثرة.

فأما ورود الكناية في القرآن (4) فمسألة يرى السيسوطي أنه نظر إليها في ضوء إثبات المجاز في القرآن أو نفيه، باعتبارها شعبة منه؛ فالذين يتصدّون لتنفسير القرآن الكريم، ولا يقولون منه إلا بالظاهر، لا يثبتون للمعنى إلا الدلالة الواحدة، وهم بذلك ينكرون ضمنيا المجاز فيه، بخلاف الذين يتأولون الآيات ويرون أن فيها ما يحتسمل أكثر من دلالة، فإنهم يقرّون بمجازات القرآن.

الإتقان في علوم القرآن 2، 61.

<sup>(2)</sup> عروس الأفراح، ضمن شروح التلخيص 4، 237.

<sup>(3)</sup> الإتقان في علوم القرآن 2، 61، والتبيان في البيان، ص 406.

<sup>(4)</sup> الإتفان في علوم القرآن 2، 61.

وقد فصَّل ابن تيمية تلك الفكرة على نحو واضح بالقول: إنه استممال حادث، وإنما هذا اصطلاح حادث والغالب أنه كان من جهة المعتزلة ونحوهم من المتكلمين و فإنه لم يوجد هذا في كلام أحد من أهل الفقه والأصول والتفسير والحديث ونحوهم من السلف . . . ه (1). وقد يكون في هذا عين الصواب؛ لانشغال المعتزلة بالرد على الملحدة والذين يطعنون على القرآن في بعض دلالاته، ويفهمونها فهما سطحبًا من مثل الباطنية وغيرهم، هذا إذا أضفنا لللك طريقتهم في الجدل التي كانت تؤدي بهم إلى الغوص في فهم الآيات وتأويلها تأويلاً بعيداً، ومن ثم نظروا إلى النصوص على أن منها ما هو حقيقة ومنها ما هو مجازً.

ومن اللافت أن السيوطي أجمل آراء العملماء في الكناية وجمعلها في أربعة مذاهب ن:

النها حقيقة؛ قال: ابن عبد السلام ـ وهو الظاهر ـ لانهـا استُعملت فـيما
 وضعت له وأريد بها الدلالة على غيره.

الثاني: أنها مجار. والثالث: أنها لا حقيقة ولا مجار، وإليه ذهب صاحب التلخيص لمنعه في المجار أن يراد المعنى الحقيقي مع المجاري وتجويزه ذلك فيها.

الرابع: وهو اختيار الشيخ تقي الدين السبكي \_ أنها تنقسمُ إلى حقيقة ومجاز، فإن استعملت اللفظ في معناه مرادًا منه لازم المعنى أيضا فهو حقيقة، وإن لم يرد المعنى بل عبر بالملزوم عن اللازم، فهو مجاز لاستعماله في غير ما وضع له. والحاصل أن الحقيقة منها أن يستعمل اللفظ فيما وُضع له ليفيد غير ما وضع له، والمجاز منها أن يريد به غير موضوعه استعمالاً وإفادة ع<sup>(2)</sup>. وهي اعتبارات مبنية على أسس منطقية لا تبعد عن النظر إلى الكناية على أنها مجاز أو حقيقة. فأما الرأيان المتبقيان فهما تابعان للأولين.

وأما أغراض التعبير بالكناية أو الفائدة منها فقد أجمله السيوطي فيما يلي:

أحمدهـمـا: التنبسيـه على عسظم القـمدوة؛ كـقــوله تعــالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَفَكُمْ مِن نُفْسِرٍ وَاحِدُهِ...۞ [الأعراف]: كناية عن آدم.

وثانيها: ترك اللفظ إلى ما هو أجــمل؛ منه مثل: ﴿ إِنَّ هَلَا أَخِي لَهُ بِـنَّ وَبِسُونَ نَعْجَةً وَلِيَ نَعْجَةً وَاحِدةً ... ﴿ إِنَّ اللهِ أَنْ اللهِ عَلَى عادة العرب في ذلك؛ لذلك لم يذكر القرآن امرأة باسمها؛ لكون أن علية القوم كانوا يتحرجون من ذكر الحرائر، اللهم

<sup>(1)</sup> ابن تيمية، الإيمان، ص 80.

<sup>(2)</sup> الإتقان في علوم القرآن 2، 53، 54، وراجع فنون البلاغية، ص 174.

ما ورد في ذكر الله لمريم باسمها، فإن ذلك كان بَعْد ادعاء النصارى عليها ما ادَّعوا، وهو كونها من عباده هي والمسيح عيسى ابن مريم عليهما السلام الذي نسب إليها ولا أب له.

وثالثها: أنه يلجأ للكناية تنزيها مما يستقبح ذكره؛ مثل الكتاية عن الجسماع بالملامسة والمباشرة والإفسفاء والرفث والدخول والسر والمراودة، ومشل قوله تعالى: ﴿ ... ولكن لأ تُواعِدُوهُنُ سُراً ... ﴿ ... وَلَكُ لَهُمْ مَرَدُ لَكُمْ ... ﴿ ... وَلَكُ لَا الْبَقرة ]، وقوله تعالى: ﴿ بَسَاؤُكُمْ مَرَدُ لَكُمْ ... ﴿ ... وَلَكُ الْبَقرة ]، وقوله تعالى: ﴿ ... وَلَا الْبَقرة ]، وقد رؤي عن ابن عباس قوله: المباشرة: الجماع، ولكن الله يكني، وأسند إليه قوله أيضًا: إن الله كريم يكني ما شاه. وإن الرفث هو الجماع، وقد كنى عن البول ونحوه بالفائط؛ كقوله تعالى: ﴿ ... أَوْ مَنْ الله مَنْ الأرض، وكنى عما يتم الأكل بقضائها؛ كقوله تعالى: ﴿ ... كانا يأكلان الطّعامُ ... ﴿ وَلِنَابِكَ فَعَهُمْ ﴿ لَ ﴾ [المائدة]. وقد يكنى عما عمة بطهارة الثوب وعفة الذيل، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلِنَابِكَ فَعَهُمْ لَ ﴾ [المائدة]. وقد يكنى

رابعها: وتكون الكناية للبلاغة والمبالغة؛ نحو قوله تعالى: ﴿ أَوْ مَنْ بَنْشَأْ فِي الْحَلَيْةِ وَهُوْ فِي الْخصامِ غَيْرُ مُبِينَ ۞ ﴾ [الزخرف]؛ كناية عن النساء بأنهن ينشأن في الترقّه والتزين الذي يصرف عن النظر في الأمور ودقيق المعاني، والغاية منه نفي ذلك عن الملائكة.

وخامسها: قصد الاختصار؛ كان يكنى عن ألفاظ عديدة بلفظ واحد؛ كقوله تعالى: 
﴿ ... لَبُسُ مَا كَانُوا يَلْمُلُونَ ﴿ ﴾ [المائدة]، وقوله : ﴿ فَإِن لَمْ تَلْمُلُوا وَلَن تَلْمُلُوا ... ﴿ ﴾ [المائدة]، وقوله : ﴿ فَإِن لَمْ تَلْمُلُوا وَلَن تَلْمُلُوا ... ﴿ ﴾ [المائدة]، وقوله : ﴿ فَإِن لَمْ تَلْمُلُوا لِمَ تَاتُوا بِسُورة مِن مثله.

وسادسها: التنبيه على مصيره؛ مثل قوله تعالى: ﴿ ثُبُّ يُدَا أَبِي لَهُمْ ... ٢٠٠٠ [المسد]؛ أي جهنمي مصيره إلى اللهب.

ويختم السيوطي تلك الفوائد بقول بدر الدين بن مالك: «إن العدول عن التصريح إلى الكناية يكون لفائدة، كالإيضاح أو بيان حال الموصوف أو مقدار حاله، أو المقصد إلى المدح أو الذم أو الاختصار أو الستر أو الصيانة أو التعمية والإلغاز، أو لملتعبير عن الصعب بالسهل، وعن المعنى القبيع باللفظ الحسن (1).

ومعلوم أن هذه الفوائد أو الأسباب التي تدعو للكناية بدل التصريح هي نفسها التي وردت بكتاب بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي (ت 794 هـ) البرهان في علوم القرآن (2)، وهي مستقرأة - على ما يبدو - من دلالة الكنايات القرآنية بحسب ورودها

<sup>(1)</sup> الإنقان في علوم القرآن 2، 61، 62.

<sup>(2)</sup> راجم البرهان في علوم القرآن 2، 301، 302، 303، 307، 308، 309.

في الأبات الكريمة، وفيها بعض النكات التي تُظهر لك بلاغة التمبير الكنائي وافضلية الاعتماد عليه أكثر من التصريح لما يتضمنه من إيجازا وتلليل على قدرة الخالق، والبعد عما تشمئز النفوس عند الاستماع إليه من مكروه الألفاظ إلى ما يجعلها تنقاد إليه طواعبة بفعل تأثيره السحري، ومن كنايات القرآن ما يُوقفك على حسن الأدب ومكارم الاخلاق التي خُوطبت بها البشرية خطابًا فيه احترامٌ للمشاعر وبعد عن اللغو والفضول. ولا بد من التذكير أن تلك الفوائد الخاصة بالنص القرآني جامت على منوال الخصائص الخطابية العربية، التي كانت صائدة في أوصاطهم.

وأما فوائد الكنايات التي ذكرها أبن مالك في المصباح فأقرب إلى كنايات الأدباء، وإلى المظاهر الاسلوبية التي تدل على بلاغة أصحبابها وطول باعهم في ضروب القول. وينبه السبوطي إلى نوع من الكنايات استنبطه الزمخشري من بعض الآيات القرآنية، وهو دان تعمد إلى جملة من معناها على خلاف الظاهر، فتأخذ الحلاصة منها من غير اعتبار مفرداتها بالحقيقة والمجاز، فتعبر بها عن المقصود؛ كما تقول في نحو: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْقِ اسْتُوى ثَنِي ﴾ [طه]، إنه كناية عن الملك، فإن الاستواء على السرير لا يحصل إلا مع الملك، فجعل كناية عنه، وكذا قوله: ﴿ ... والأرضُ جميعًا فَهْنَهُ يَوْم الْعَامَة والسُواتُ مَعْمَلِياتُ بِمعينه .. ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ عَظْمَتُهُ وجلالتُهُ مَنْ غير ذهاب بالسقيض مطوياتُ بمعينه .. ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ عَظْمَتُهُ وجلالتُهُ مَن غير ذهاب بالسقيض المعنى إلى جهستين حقيقة ومجازيه (أ). ومن المؤكد أن هذا النوع يمتنع فيه إرادة المعنى الحقيقي لعدم جواز إرادته أصلا، حتى لا ينصرف اللَّهن إلى فكرة التجسيم المنافية المحتمدة كاملة، لا لفظ واحد، بخلاف مجئ الكنايات في المفرد والمركب معاً.

ويورد السيوطي نوعاً يعتبره من أتواع البديع التي تشبه الكناية، ألا وهو الإرداف الذي يرجع الفضل في تسميته إلى قدامة بن جعفر كما هو معلوم؛ قال السيوطي: «وهو أن يريد المتكلم مسعنًى ولا يعسبر عنه بلفظ الموضموع له ولا بدلالة الإشارة، بل بلفظ يرادفه (2).

<sup>(1)</sup> الإنقان في علوم القرآن 2، 62، وراجم الكشاف 4، 26.

<sup>(2)</sup> الإنقان 2. 26. وقال للمجم القد صل في حلوم البلاغة ص 58: فوفرق الحدوي بين الإرداف والكتابة، وقال: الانتهاء المحال المحال

ثم لا يفينا السيوطي يضبرب له الامشال من القرآن الكريم من مثل قوله تمالى: 

(...واستوت على المبودي ... ﴿ ) [هود]، حقيقة ذلك جلست، فعدل عن اللفظ الحاص إلى معنى مرادفه، لما في الاستواء من الإنسعار بجلوس متمكن؛ لا زيغ فيه ولا ميل، وهذا لا يحصل من لفظ الجلوس، وقوله تعالى: ﴿ فِهِنْ قَاصِراتُ الطّرف ... ﴿ ) [الرحمن]. الأصل: عفيفات، وعدل عنه للدلالة على أنهن مع العفة لا تطمع أعينهن إلى غير الرواجهن ولا يشتهن غيرهم، ولا يؤخذ ذلك من لفظ العقة (1).

وقد تكون دلالة المصطلح - التي تقرب في حقيقة الأمر من الترادف بمفهومه اللغوي - كاشفة إلى حد بعيد عن المراد به، فهو يحصل في الذهن بتعين المعنى المراد، ثم يقوم الذهن باستحضار معنى آخر مساوٍ له أو مرادف، فيعبر به بدله، ومن أمثلته الشائمة قولهم: فلان طويل النجاد، والمراد به طول القسامة. ولك بعدئذ أن تتصور ما أضافه التعبر الإردافي من تأثير في السامع، ومن وصف تصويري للموصوف.

وقد يكون من اللافت التذكير بأن الوسائط تكاد تكون منعدمة في هذا النوع، بحيث يتوصل إلى المقصود بطريقة لا تتطلب جهدًا فكريًّا.

ثم يورد السيوطي الفسرق بين الكناية والإرداف كسما يراه بعض العلمساء، وهو <sup>و</sup>أن الكناية انتقال من لازم إلى ملزوم، والإرداف من مذكور إلى متروك<sup>(2)</sup>.

والإرداف: هو الكنابة عند آخرين كـما أشار إلى ذلك الحمــوي؛ قال: «الكناية هي الإرداف بعينه عند علماء البيان...<sup>(3)</sup>.

ومن البين أنه إذا كان الفرق ينحسر في الانتقال من الكناية إلى المعنى البعـيد، فإن درجة الخـفاء تكون أكثـر كثافـة من الإرداف، بينما يكون التناسب والــتبعـية بين المعنى المتروك واللفظ المعبر به، وهو الرديف، هما الرابط بينهما.

<sup>(1)</sup> الإتقان في علوم القرآن 2، 62، 63.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 2، 63.

<sup>(3)</sup> المجم المقصل في علوم البلاغة، ص 58.

ويخلص السيوطي إلى الفرق بين الكناية والتعريض موردا رأي الزسخشري<sup>(1)</sup> وابن الأثير، وقول بهاه الدين السبكي في كتابه «الإغريض في الفرق بين الكناية والتعريض»: الكناية لفظ استعمل في معناه مراد به منه لازم المعنى، فسهي بحسب استعمال اللفظ في المعنى حقيقة، والتجوز في إرادة إفادة ما لم يوضع له، وقد لا يراد بها المعنى بل يعبر بالملزوم عن اللازم وهي حيثلا مجازه...

وأما التعريض: فهو لفظ استعمل في معناه للتلويح بغيره؛ نحو: ﴿...بَلُ فَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَذَا... ۞﴾ [الاتبياء]، نسب الفعل إلى كبير الاصنام المتخلة آلهة لما يعلمون إذا نظروا بعقولهم من حجز كبيرها عن ذلك الفعل، والإله لا يكون عاجزًا فهو حقيقة أبدا، (2).

فالسبكي لا يرى الفرق إلا من ناحية أن الكناية حقيقة ومجاز في آن واحد، بينما يكون التعريض تحقيقة أبدا، وهو مجانب للصواب؛ إذ هو عند علماء البيان: (أن يُفهم من اللفظ معنى بالسياق والقرائن، من فير أن يقصد استعمال اللفظ فيه أصلاً، ولذلك فإن التعريض يكون بالحقيقة، كما يكون بالمجاز والكناية (3).

ومن أجل ذلك اعتبره بعض البلاهيين نوعًا من أنواع الكنايات؛ إذ ثمة ما يجمعهما في أذمان النقاد والبلاغيين، وهو: «أن دلالة الكناية كدلالة التسعيض في أن كلا منهما لم يصرح فيسه بالألفاظ المدالة على المعنى المقصود، حتى جاء البلاغيسون الذين حاولوا التمييز بين الكناية والتعريض، ووضع حدود فاصلة بينهما (<sup>(4)</sup>)، حتى أضحى العموم وشدة خفاء التعريض أهم ما يميزه عن الكناية.

ويورد السيوطي رأي السكاكي (5) في التعريض الذي يساق من أجل موصوف لا يأتي فيه ذكر له. أو ذلك الذي يتم بتوجيه الخيطاب فيه إلى المخاطب ويراد به غيره. وسمى

<sup>(1)</sup> قال الزمخشري: الكتابة: ذكر الشهر- بغير لفظه الموضوع له، والتعريض: أن تذكر شيئاً يدل به على شيء لم تذكره، وقال ابن الأثير: الكتابة: ما دل على معنى يجوز حمله على الحقيقة والمجاز بوصف جامع بينهما، والتعريض: الملفظ الدال على معنى لا من جهة الوضع الحقيقي أو المجازي...» الإنقان في علوم القرآن 2، 62.

<sup>(2)</sup> الإتفان في علوم القرآن 2، 63.

<sup>(3)</sup> مصطلحات بياتية، ص 188.

<sup>(4)</sup> البيان العربي، ص 249.

<sup>(5)</sup> الإنفان في علوم القرآن 2، 63.

التعريضُ تـعريضًا؛ لما فيه من إصالة الكلام إلى جانب مشارًا به إلى جـانب آخر؛ ومنه قولهم: نظر إليه بعرض وجهه: أي جانبه.

وقد تفسمن كلامُ السكاكي إشسارةً إلى ما يسمى التعريض بالكناية، ومن أسئلته: المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده. كسما تفسمن نوعًا آخرً، والذي من أمثلته قولهم: السلام على من اتبع الهدى ، تعريضًا بمن لم يتبع هدى الله.

وقال الـزركشي: إنه الدلالة على المعنى من طريق المفهوم، وسـمي تعريـضاً؛ لان المعنى باعـتباره يفـهم من عرض اللفظ؛ أي من جـانبه، ويسـمى التلويح؛ لأن المتكلم يلوح منه للسامع ما يريده (1).

ويكاد هذا المفهوم ينطبق على جميع ما ذكرناه من خصائص التعريض، وإن لم يبين الفرق الواضح بينه وبين الكناية، أو إن كان نوعًا منها على سبيل المثال.

ويرى السبكي أن التسعريض قسمان: ما يراد به معناه الحقيقي ويشار به إلى المعنى الآخر المقصود، وما لا يراد به ذلك، بل يضرب مثلاً للمعنى المقصود بالتعريض؛ كقول إبراهيم عليه السلام: ﴿ ... بُلُ فَعَلَا كَبِرُهُمْ هَلَا... ﴿ الْانْبِياء آ<sup>(22)</sup> فالفرق يكمن بين السمين في مجئ الأول مرادًا به ظاهره ومعناه الحقيقي، في حين يقع في القسم الثاني التعميل للمعنى المراد بمعنى آخر يتوصل به إلى فائدة التعريض.

فأما فوائد التعريض<sup>(3)</sup>: فإنها - بحسب الإسام الطبيي - تكمن في التنويه بجانب الموصوف، أو التلطف به، والاحسراز عن المخاشنة، أو لاستسلواج الحصم إلى الإذعان والتسليم، أو اللام، أو الإهانة والتوبيخ، وهي أغسراض منها ما ورد في القرآن الكريم، ومنها ما جاء في كلام العرب، وخاصة اللي تقع فيه الكناية عن الصفات والموصوفين.

عرض السيوطي للكناية والتصريض، وكان صعولاً في أكثر صا أورده على بقية العلماء، ملخصا لاتوالهم، ناصًا على ذكرهم تارة، ومعرضًا عن ذلك تارة أخرى. ولم تبتصد المسائل التي وقف حندها عن تلك التي تناولها السبلاغيون في مؤلفاتهم من مثل تعريف الكناية، والسفرق بينها وبين للجار، وتحقيق ورودها في القسرآن الكريم، وفائدة التعبير بها والفرق بينها وبين الإرداف والتعريض.

<sup>(1)</sup> البرمان في علوم القرآن 2، 311.

<sup>(2)</sup> الإنقان في ملوم القرآن 2، 63.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق 2، 63.

وكانت أهم مصادره هي: «البرهان في علوم القرآن» للزركشي، و«المثل السائر» لابن الإثير، و«مفستاح العلوم» للسكاكي، و«الكشاف» للزمخشسري، و«الإغريض في الفرق بين الكناية والتعريض» لبهاء الدين السبكي، و«التبيان في البيان» للطيبي.

ولم تتمد مزية السيوطي العسرض والتبويب، وإيراد الأمثلة والشواهد التي نراه في اكثرها مسبوقًا فيها من غيره من العلماء، وكان منهجه في التحليل والتلخيص مزيجًا من المنطق والأدب، بحيث يبدو في الإكثار من الأمثلة والشواهد، والبعد عن التعقيد اللفظى والمعري.

ومهما يكن فإن غرض السيوطي كان تلخيص أقوال العلماء في التعبير الكنائي، وتبيان قيمته التعبيرية، ومن ثم لم يعن بالاعتراض على تلك الأراء والاحكام، فجاء للخيصه خاليًا من كل إضافة تلل على أصالة وقوة شخصية.

ونود أن نختم المقول في هذا الفصل بكلمة نوجز فيها جهود القدماء في بحث الكناية الله المخالفة ولله الكناية الله أن ظهر الكناية الله أن ظهر التحول واضحًا في فهم هذه الصورة البيانية من خلال وضع التعريف العلمي الدقيق، والتقسيم الفني المفبوط، وإبراز القيمة التعبرية الحقيقية للكناية.

تتمثل جهود القدماء في إعطاء مفهوم هام للكناية في أولى مراحل البحث فيه، وهو المفهوم اللغوي الذي أخذ يتشكل شيئًا في أذهان علماء اللغة من طبقة الخليل بن أحمد وسيبويه وغيرهما. وكان أهم معين عليه في ذلك النص المقرآني المين، وكلام العرب؛ لكون أن الكناية أسلوب بياني من أساليب العربية، ثم ما لبث هذا المفهوم يتسع ليشمل أكثر من صورة أدبية، كالمجاز المرسل والكناية إبان القرن الثالث الهجري، وكان الوعي بهذا الأسلوب ما يزال \_ آلذاك \_ في مرحلة تشكله وصياغته، حتى أفرز ذلك كله ما تجهده من حسن صياغة لحده على يد قدامة بن جعمفر الذي يعود إليه الفضل في محاولة وضع تعريف يجعله يتميز به عن غيره من الصور، وتجسد ذلك الوعي أكثر في وأبو منصور الثمالي، بحيث يعتبر كتاب هذا الأخير وثيقة هامة للتعرف على للجتمع وأبو منصور الثمالي، بحيث يعتبر كتاب هذا الأخير وثيقة هامة للتعرف على للجتمع وأبو منصور الثمالي، بحيث يعتبر كتاب هذا الأخير وثيقة هامة للتعرف على للجتمع وأبو منصور الثمالي، بحيث يعتبر كتاب الما الخير وثيقة المتم للتعرف على للجتمع وأبو منصور الثمالي، وكتاب القاضي أبي العباس أحمد بن محمد المحمد بن عمر الرادوياني، الجرجاني وكنايات الأدباء وإنسارات البلغاء، وكتاب محمد بن عمر الرادوياني، الجرحان البلاغة، ومن المؤسف ألا نجد من البلاغيين من يتبع مظاهر الناثر المبادل بين المعمد البلاغة، ومن المؤسف ألا نجد من البلاغيين من يتبع مظاهر الناثر المتبادل بين

الادبين، اللهم ما تجده من إشارات خماطفة في المثل السمائر،، وفي الطراز، للعلوي وهما إشارتان لا توقفاننا على التنائج الفعلية لعملية التماثر وظروفه وملابساته ومظاهره العديدة المتعلقة بالصورة الكنائية.

وكان عبد القاهر الجرجاني صاحب فسفل لا ينكر على مسائل البيان العربي، ومنها الكناية؛ لكونه يُعتبر أهم بلاغي على الإطلاق يصوغ مفهومًا للكناية، ووضع لها الاقسام، وبيَّن فائدة التعبير بهسا، وضرب لها الامثال، وحلَّلها تحليلاً أدبيًّا معتملًا على الذوق والإحساس الفني الرفسيع، وقد ظلَّت جهوده بمثابة النبراس الذي يستسفى به الباحثون منذ القديم إلى يومنا هذا.

ولم يلبث البحث الكنائي أن شهد تحولاً كبيراً تمثل في إقحام المباحث المنطقية والفلسفية في البلاغة التي تعتمد على الحس الفني واللوق السليم النافذ لجوهر التجارب الادبية، وكان ذلك على يد الفخر الرازي والسكاكي وأتباعهما، وهو ما يُعرف بالمدرسة الكلامية التي تقابل مدرسة عبد القاهر الجرجاني ومن تبعه، وكان يبدو أن ثمة من يريد التحلل من منهج السكاكي وأتباعه، فأخل يبحث عن طريقة يمزج فيها الطابع الادبي والكلامي، وكان رائد ذلك الاتجاه هو ابن الأثير.

ومن الجدير ذكرًا أن الكناية تعددت أسماؤها واختلفت باختلاف البلاغسين؛ فهي الكناية والتعريض، والإرداف، وهي التبيع والتجاوز، وما إلى ذلك من التسميات التي تعلى صلى أن مفهوم الكناية كان أنذاك في طريقه إلى التشكيل والصياغة.

ولقد أجهد البلاغيون أنفسهم في البحث عن أمور جانبية كان بالإمكان تلافي الحوض فيها من مثل العناية بالنقسيم على حساب إبراد الجوانب الفنية والذوقية في التعبير الكنائي والبحث في تأصيل الكناية أهي من الكنية أم من الستر، والفرق بينها ويين المجاد إن لم تكن شعبة منه.

ولم يتعد بحث الكناية عن المسار التاريخي للمسائل البيانية كلها؛ إذ وجدنا الخطيب الغزويني في تلخيصه وشرحه يصل بالطريقة الشفريرية إلى أوجها، فيقوم العلماء بشرح للخيصه والتعقيب عليه كما هو شأن السبكي والتعتاواني، وبذلك عدمنا كل إضافة يمكن أن تضاف للكناية.

## الفصل الرابع

## الكناية وجهود المحدثين

توطئة، وتتضمن محاولات النهضة بعلوم البيان، والتوطيق بين بلاضة العرب وبلاغة العجم،

لم تكد بوادر النهضة العلمية الحديثة تشع بأنوارها على العالم، حتى قام حسماة اللسان العربي يبحثون عن السبل والوسائل التي تكفل لهم مسايرة ركب التقدم العلمي، الذي كان يقوده علماه الخرب ومفكروه، وكان تصورهم يفرض عليهم الحودة إلى الترات العربي بكل أصنافه المرفية؛ ففي البيان كان لزامًا عليهم «أن يرجعوا إلى أمهات الكتب المدونة في هذه الفنون، ويطرحوا مختصراتها وراءهم ظهريًّا، ويأخذوا الثمر الجني من كتب المتقدمين الذيس كتبوا فيها. . . ثم يضعوا ذلك في قالب سهل التناول على طاليه، إلى بعض تطبيقات وعاذم تنضاف إلى أبواب الكتاب، (1).

ومن المؤكد أن الانطلاق نحو النهضة الفعلية في البلاغة لم يحصل إلا بعد دراسة المخصات والشروح لاهم الكتب البلاغية؛ إذ فظلت كتب الشروح والتلخيصات تُدرس في معاهد العلم وقاعات الدرس إلى وقت قريب، حتى استيقظ العلماء ونشطت حركة التأليف، وشملت النهضة العلمية كل مرافق الحياة، عما أضفى على علوم البلاغة نسمات اللوق الصافية، وأعاد إليها شبابها واستردت قوتها وأصالتها، فعرضت في ثوب قشيب، وفي يسر وسهولة، بعيدًا عن المناقشات العقلية المنطقية الجافة، 20. وفي خضم ذلك كانت النظرة تميل إلى أن الجهود يجب أن توجه إلى تخليص البلاغة العربية من طابع العلمية الذي اصطبغت به، وظل فالبًا عليها، عما أدى إلى جمودها وعدم انطلاقها وغيدها في نهاية المطاف، وقد رسّخ تلك النظرة اعتقاد أن البلاغة فن، ولا يمكن إلا أن تكون كذلك، فسهي بتحولها إلى علم أو علوم، تكون قد تخلت عن فطريتها؛ وفقد تصور شيوخنا أن العلمية كانت أخطر المزالق التي سقطت فيها البلاغة؛ وتبرير ذلك أنها تمورة جمالية، فتحولها إلى العلمية المنهجية فيه قضاء على معظم جمالياتها، 20.

وكان الانتصار للبلاغة - على ما يبلو - هو الغالب في النهاية، خاصة بعد الصحوة العلميـة المتمثلة فـي الاطلاع على بلاغة العجم التي وســمت نظرة العلماء والبــاحثين، وجعلتــهم يرتادون المجالات والأفــاق النصّائية الــتى يمكن أن يرتادها البلاغى ويشــملها

<sup>(1)</sup> أحمد مصطفى المراغى، تاريخ علوم البلاغة والتعريف برجالها، ص 42.

<sup>(2)</sup> عبد الفتاح لاشين، المعاني في ضوء أساليب القرآن، ص 30.

<sup>(3)</sup> أديات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص2.

باهتمامه؛ وفي دلك يقول محمد عبد المطلب: «واللافت أن اردياد العناية بالبلاغة كان بمنبهات طارئة، نتيجة لاتصالنا بالتيارات النقدية الوافدة... فإذا كانت التيارات الجديدة قد شغلت نفسها بتحليل أدوات اللغة بكل طاقاتها التأثيرية والإقناعية، وبكل مهامها الانفعالية؛ فإن المهمة نفسها قد شغلت البلاغة القديمة (11).

وقد نجم عن ذلك التشابه في الجهد النظري أو الإجرائي محاولة للتوفيق بين التوجهين كان يسفر في بعض الأحيان عن الانطباق بينهما - كما هو الشأن بين منجزات الاسلوبية الحديثة وجهود عبد القاهر الجرجاني في كتابيه «أسرار البلاغة» و«دلائل الإعجاز»، وحتى غدت الاسلوبية بديلاً مشروعًا للبيان يحل محله ويتغذى من روافده، كما أصبحت البلاغة بذلك «دراسة هامة تقع في نطاق ما يُعرف في اللغويات الحديثة باسم الاسلوبيات»(2).

وقد يكون من المجدي تلمس ما تركه لقاء بلاغة العرب ببلاغة العجم من آثار المحكست حيثًا في جلب المصطلحات، وحيثًا آخر في المسائل الإجرائية المتعلقة بمناهج التحليل وسبله وطرقه. وقد نجم عن ذلك أيضًا ظهور قيم فنية جديدة لا عهد للأدب العربي بها، وقد أبى بعض الأدباء إلا أن يشرع الباب واسعًا أمام تلك القيم الجديدة، ورأى أنه لا يعبب الأدباء وهم فسرسان الكلام - أن يستعملوا من أساليب البيان ما شاءوا، ما دام لا يخرج بهم ذلك عممًا ألفه البيان العربي، ولا يؤدي إلى الغموض والتعقيد؛ يقول أحمد حسن الزيات: ووالبيان العربي لا يأبى هذا النوع من المجاز، إذا كانت علاقته قريبة، ومناسبته ظاهرة، فإذا أدى إلى التعقيد المعنوي ببعد اللزوم في الكتابة، أو ضرابة المعلاقة في المجاز؛ كالكنابة بتصوع الجبين عن خلو الملامع من الدلالة، كان ذلك هو المربي الذي يناهض البيان، واللبس الذي يناهض البلاغة (6).

ونحن نكون من الجاحدين إذا قصرنا التحول الذي حدث في بياننا وأدبنا على وهينا بالتراث؛ لكون أن العامل الخارجي لا يقل شائًا عنه بأي حال من الاحوال، وهو يتمثل - كما أسلفنا - في اتصالسنا بالحياة التي حملتها لنا رياح التحضر التي جملتنا نهب من نومنا ونستيقظ على أنماط جديدة من السميش، وطرائق جديدة من التفكير؛ الي أنه نشأت قيم جديدة في التفكير والحياة، وفي تلوق الفن والادب، وكل ذلك كان له أبعد

<sup>(1)</sup> أديات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 7.

<sup>(2)</sup> تمام حسان، الأصول، ص 302.

<sup>(3)</sup> دفاع من البلاغة، ص 159، نفلاً من البيان العربي، ص 275، 276.

الاثر في رسم صور الخبال وفي انتزاع المتشبسيهات والاستعارات والكنايات، وخدا الادب في كل بلد من بلاد العربية متأثرًا بتلك العوامل على مقدار توافرها فيه. . . ا<sup>(1)</sup>.

وكان بديهيًا أن يحاول بعض الدارسين الانفلات من قيد التقليد للغرب، والاتجاء نحو صياخة مفهوم جديد للبيان العربي أو للشقافة العربية حمومًا، وكانت تلك الصياغة تفرض نوعًا من التحادلة بين ما هو وافد، وبين ما هو موروث؛ ولهذا أصبحت العودة للتراث تشكل وعيًا مهمًا في حملية المواجهة الشقافية مع الغرب، قولم يكن من الممكن أن تكون الثقافة التي خلفتها عصور التخلف في القرون الثلاثة الآخيرة هي الثقافة التي يكن أن تسد حاجة هؤلاء المثقفين حينلاك أو تصلح لمواجهة الثقافة الغربية المتحدية، فأنجهوا إلى التراث المحربي القديم وإلى انتقاء جمهرة من روائعه لإحيائها ونشرهاه (2).

ومن المؤسف أن ظلّت تصورات دارسي البلاغة المحدثين تدور في فلك القضايا التي أثارها علماء البيان قديًا، كما يؤكد ذلك محمد مفتاح، وهو ينقد الدراسات البيانية المعاصرة، قوأنجز فيها المعاصرون أطروحات وأصدروا ملفات وترجموا كنبًا ومقالات، على أن النشاط المعاصر حول المسألة وحلها لم يصل بعد إلى المستوى المالمي، فاكثره يدور في فلك التناول القديم؛ وتبعمًا لذلك فهو منضمس في المسائل القديمة وفي مقترحات حلولهاه (3). وهو ما يعود إلى أن صحاولات التوفيق بين المنظورات البيانية الحداثية والقديمة لا نزال في طور التجريب بين لحظات التريث ولحظات التسجراً والنفاذ إلى الآفاق للجهولة والنتائج الضئيلة.

وليس غنيًا عن البيان أن الدارسين المحدثين صافوا علوم البلاغة العربية ومصطلحاتها غت داسم الصورة، أو الأسلوب، أو النقد، أو الأدب، غير مغفلين سمات كل تشكيل بلاغي، ولكنهم أبرزوا هذه السمات من خلال العلم المتكامل والنظرة الشمولية والجمالية والنفسية والاجتماعية والحضارية، وهم بهذا الاتجاه الجديد يعودون إلى نظرة المدرسة اللوقية في تاريخ البلاغة العربية... وهم أن العودة الحقيقية ربما شملت المدرسة الكلامية الفلفية، كما تقف على ذلك فيما كتبه المرحوم أمين الحولي في الثلاثينيات من القرن الماضي؛ قال: دف أصدق عمل المجدد أن يعرف أن وراه تاريخا

<sup>(1)</sup> البيان العربي، ص 274.

<sup>(2)</sup> عبد للجيد دياب، تحقيق التراث العربي منهجه وتطوره، ص 8، 9.

<sup>(3)</sup> مجهول البيان، ص 7.

<sup>(4)</sup> فصول في البلاغة، ص 193، 194.

يستطيع أن يتسعلم منه أشياء كثيسرة؛ ولذا رأيت أن أتصفح اليوم جانبًا من التاريخ الأدبي بالبحث في علاقة البلاغة العربية بالفلسفة، وما لتلك فيها من أثر.

وربما يكون تاريخ البلاغة قسد تثول، لكن لم يتصد فيه لدرس هذه النقسطة درسًا وافيًّا مع ما لها من الأهمية الكبرى في فهم ما بأيدينا من كتب البلاغة ونقدهاء<sup>(1)</sup>.

وبذلك فإن الإقسال على الموروث البسلاغي لم يكن يخضع - على مسا يبدو - لفكرة انتقائسة أو انتخابية، وإنمسا كان بدافع بعثه وإعادة إحسيائه للأغراض التي سسبقت الإشارة إليها.

ومهما يكن فإن صلتنا بذلك الموروث لم تنقطع على مرور الأيام، بحيث ظلّت الصور البيانية القديمة حاضرة في وجداننا، خاصة وأنها حُفظت في قوالب من النظم الموزون المقفى، وذلك رغم ما حملته لنا الآداب العالمية من صور وأخيلة أخذت تزاحمها، «ورغم ذلك فصور البيان القديمة من تشبيه ومجاز وكناية لا تزال كثيرة جداً، أما صور البيان الجديدة فلا تزال قليلة نادرة، رغم أنا نميش في عصر الكهرباء والطيران والمذياع والبخار واللرة، (كديمو ذلك إلى ثراء اللسان العربي، وقابليته للتجدد المستمر.

إننا إذا أمعنا النظر في طبيعة جهود المحدثين في المسألة البيانية، نجد أنها تتلخص في متابعة جهود قدامى البلاغيين، كشرح بعض أمهات كتب البلاغية العربية، كما تبلورت تلك الجهود في السعي إلى تبسيط المسائل البيانية بجعلها تتماشى وأذواق الناشئة؛ مراعاة لتباعد العهد بين العصور المتأخرة والعصور التي شهدت ظهور تلك المؤلفات.

كمـا قامت بعض الجهود على التـأريخ للمسائل البـيانية، مع الحرص على تقـويم ما يستلزم تقويم، وتوجيه النقد لاصحابه باعتبارهم مقلدين أم مبتدعين.

وأما بخصوص التعبير الكتائي، فإن بعض الباحثين حاولوا ربطه بتداعي المعاني والرمز؛ فالمعاصرون الم يأتوا بجديد إلا ربط الكناية بتداعي المعاني، أو ربطها بأساليب الرمز الحديثة، وفي ذلك بعض التكلف، إلى جانب أن المسألة لا ينظر إليها لهله السهولة؛ لأن الأمر لا يتعلق بالتلفيق بين القديم والجديد، وإنما يحتاج إلى دراسة في ضروء النقد الحديث ليظهر التلازم ويتشمح الفرق بين الفنون (3). وهي ضروب من الاجتهادات لها أنصارها ولها خصومها، ولها أيضًا دوافعها التي تدفع الدارسين ليبحثوا

<sup>(1)</sup> مناهج تجديد في النحو والبلاغة والتفسير والأدب، ص 109.

<sup>(2)</sup> الإيضاح في علوم البلاغة، مقدمة الشارح، ص 200.

<sup>(3)</sup> فنون بلافية، ص 191.

عن آفاق جديدة تتطور في ضوئها المسائل البيانية.

وقد أسهم تكامل المفاهيم البلاغية حديثًا في النظرة إليها، على أنها علم نضج واحترق في آن واحد، عكس ما كان سائدًا في القديم، وبذلك فإن «مشروعية البلاغة أمر مستحق منذ أن صارت علمًا متكاملاً يمثلك أسسًا نظرية وإجراءات تطبيقية، ولم يحصر نفسه في البعد الجمالي وحده، بل تجاوزه إلى عملية التاكيد أو الإقناع التي ترتبط بالمتلقين في مقاماتهم وأحوالهم المتباينة ... ، (1).

ومن اللافت بعدئذ أن جهود المؤلفين الذين سنعرض لمؤلفاتهم متفاوتة بالـنسبة لهذه النظرة، أو لهذا الوعي بكيفيات التعامل مع المسائل البيانية تفاوتًا يقف عليه القارئ في أكثر من موضم.

## • انتجاهات دراسة التعبير الكنائي في العصر الحديث:

أ - الأغراض التعليمية - كتابا البلافسة الواضحة، وجواهر البلاغة:

بدأ المؤلفون المحدثون في التأليف في البلاغة العربية لأغراض؛ لعل أهمها على الإطلاق الأغراض التعليمية التي جعلتهم يتقيدون بعرض المسائل البيانية عرضًا واضحًا لا غموض فيه ولا التباس، ويسلكون سبيلاً من تيسير المسائل وتسهيلها على نحو يجعلها قرية إلى الفهم، غير مستعصية على الذوق.

من تلك الكتب التي سار فيها أصحابها على المنوال المذكور كتاب «البلاغة الواضحة» لعلي الجارم ومصطفى أمين، وكتاب «جواهر البلاغة» للشيخ السيد أحمد الهاشمي. فأما الكتاب الأول فقد أبى المؤلفان إلا أن يضعا له مقدمة تزيد في إيضاح المراد بالبلاغة والأسس التي تقوم عليها مثل الاستعداد الفطري والإدراك الجمالي والتفرقة بين أنواع الأساليب، وما يجب أن يقوم به الطالب من درية ومراس لاكتساب الذوق الفني، وشحد الموهبة وقراءة أمهات الآثار الادبية والقيام بنقدها، ثم بين المؤلفان ما توديه البلاغة من وظيفة تصوير المعنى مثل فن الرسم الذي يقوم فيه الرسام بتشكيل الالوان مراعياً فيها الناسب، قاصلاً إلى التأثير وجلب أنظار المشاهدين وحواسهم.

وأما شأن البلاغي: فهو تخير الأجزاء والألفاظ والأسلوب المناسب الذي لا يرهق السمع ويكون له أشد التأثير في السامعين، ويخلص المؤلفان إلى تبيان طبيعة الأسلوب

<sup>(1)</sup> أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 7.

الأدبي الذي يعتبر الجمال أهم عميزاته والخيال أدق موضع فيه نتعرف من خلاله على ذلك الجمال لما يؤديه من وظيفة إلباس المعنوي لباس المرثي المحسوس، وهو يتسميسز بالقوة والوضسوح، ولا يحسن الإكسئار فيه من صسور المجاز حتى لا يغلب عليه التكلف، ويذهب به التصنع، علمًا أن المجال الذي يستخدم فيه هذا الأسلوب هو فن الشعر والنثر الغني(1).

ولقد حوت هذه المقدمة عدة فوائد تتصل جميعها بمضمون الكتاب وبأهم مباحثه البيانية ومنها الكناية، وقد نص المؤلفان ضمنيًا على عدم تكلف مجيشها بالإكتار منها بشكل لافت، حتى لا تتحول إلى مظهر دال على التصنع.

فإذا انتقلنا بعد ذلك إلى الكيفية التي عرضت بها الكناية وجدنا المؤلفين يبدآن على غير العادة بإيراد الشواهد والأمثلة لها من الشعر والشر تأسيسًا على أقسامها التي عرضنا لها في أمهات كتب البلاغة عند القدماء، وهي أمثلة منها ما هو قديم؛ مثل: فلانة بعيدة مهوى القرط، وقول الخنساه في أخيها صخر:

طويلُ النجاد رفيعُ العمساد كشسيرُ الرماد إذا ما شنا ومنها ما هو حديث؛ كقول أحدهم في فضل دار العلوم في إحياء العربية: وجدت فيك بنت عدنان دارا ذكّــــرثها بداوة الأعـــراب

ولم تتعد أمثلة النثر المثال الواحد، وهو: المجد بين ثوبيك، والكرم مل، برديك (2). ثم ينتقل المؤلفان بعد ذلك إلى تحليل الشواهد وإبراز نوع الكناية باعتبار المطلوب بها، وهي: كناية عن صفة، وكناية عن موصوف، وكناية عن نسبة، متابعين في ذلك ما جرى عليه البلاغيون المتأخرون وعلى رأسهم أبو يعقوب السكاكي؛ قال محمود السيد شيخون: «ثم قسسما الكناية إلى ثلاثة أقسسام... مسرسمين في ذلك خطا السكاكي...»(3). ومنبهين إلى أن مما تخسص به الكناية هو إرادة المعنى الحقيقي فيها إلى جانب المعنى المقسود، وقد يتعلر في بعض الأحيان جواز إرادته لعدم تحققه في

<sup>(1)</sup> البلاغة الواضحة مقدمة المؤلفين، ص 8 وما يعدها.

 <sup>(2)</sup> المرجع السابق، ص 123، عدنان: هو صدنان بن إسماعيسل بن إبراهيم جد القبائسل العربية المنيسة في شمالي بلاد العرب روسطها وفريها.

<sup>(3)</sup> مفتاح العلوم، ص 403.

أرض الواقع. ويخلص المؤلفان إلى وضع تصريف للكناية، وذكر لأقسامها باعتبسار المطلوب بها والتمثيل لها بمثالين من شعر أبي الطيبُ المتنبي يتضمنان أقسامها الثلاثة<sup>(1)</sup>.

حاول المؤلفان تلافي كثرة التقسيم الذي عني به القدماء، فاستدركا على كل ما يمكن أن يوجها لهسما من نقد بخصوص استيفاء المبحث حقه، فأشارا بذلك إلى ما أسماء السكاكي «بتفاوت الكناية» إلى أنواع؛ منها: التلويح والرمز والإيماء والإشارة والتعريض الذي يتم بإطلاق الكلام بحيث يشار به إلى صعنى آخر يُفهم من السياق؛ كأن تقول لشخص يضر بالناس: «خير الناس أنفعهم للناس» (2).

ولما كان غرض المولفين تعليميًّا راحاً يحشدان كمًّا هائلاً من الأمثلة والشواهد؛ بغية تدريب الطلبة على صعوبات الأسلوب الكنائي وامتسلاك ناصيسته؛ لذلك قامسا بتنويع الاسئلة وحسسن اختيار الاسئلة، والتعريف بالأعلام تصريفًا موجزًا في الحسواشي كلما اقتضى الأمر ذلك.

وقد ختما قولهما في الكناية بإبانة بلاغتها وفضل الاعتماد عليها في الخطاب اللساني؛ لكونها مظهرًا من مظاهر البلاغة، وفاية لا يصل إليها إلا من لطف طبعه وصفت قريحته؛ ومرد ذلك إلى أنها تعطيك الحقيقة مصحوبة بدليلها، والقضية في طبها برهانها، ثم إنها تضع لك المعاني في صورة المحسات، عما يجملها مشاركة في خصائصها بقية الفنون، وخاصة فن التصوير، والأمثلة على ذلك كثيرة لا تُحصى؛ كقول العرب: فلان كثير الرماد، كناية عن المفياف، وكقول البحتري في الكناية عن نصف الشرف إلى آل طلحة:

أو ما رأيتَ المجدَ أَلَقى رحْلُه في أَلُ طلحة ثم لم يتحوَّل

كما أن من خواصها: أنها تمكنك من أن تشفي غليلك من خصمك من غير أن يكون ذلك من سبيل التصريح أو من طريق خدش وجه الأدب، وذلك النوع فيها هو ما يسميه علماء البيان التعريض.

ومن ميزات الكناية: أن التسميير عن القبسيح يتم فيها بمراحاة ما تسسيغه الآذان، وهو أسلوب توخَّاه السقرآن الكريم في خطاب الناس في أكثر من موضع منه؛ كالكناية عن الجماع باللمس والإفسضاء والغشيان والمساشرة وما إلى ذلك. وقد شُهـر عن العرب أنها

<sup>(1)</sup> البلاغة الواضحة، ص 125، 126.

<sup>(2)</sup> البلاغة الواضحة، ص 125، ومن اللافت أن هذا النوع هو ما يسميه طماء البلاغة بالكتابة الصرضية، قال الشيخ عبد المتصال الصعيدي في تعريفها: «هي التي يكون الموصوف فيها فيسر مذكور…» بفية الإيضاح 3، 162.

تعدل عن ذكر اسم المرأة إلى التكنية عنها بالنعجة، حفاظاً عليها، وتنزيها لشخصها عن كل ما يحسه (1). ومن الواضح بعدئذ أن المؤلفين بنيا محاولتهما في عرضهما للكناية على فكرة النسيط والتركيز، وحُسن صباغة الافكار والاسلوب المهذب والواضح، وهو ما اعتبره بعض الدارسين تجديداً في الطريقة لم يُسبقا إليه على الإطلاق، بفعل عدة أسباب؛ من أهمها: أن هذه الطريقة تعمل على غرس ملكة البلاغة في نفس القارئ، وتطبعه على الدوق العربي وتبصره بأسرار الكلام البليغ وما فيه من ضروب الحسن وبدائع البيان. وركّزا جمهودهما على الناحية الجمالية التي هي المقصودة من دراسة الصور البلاغية (2).

ومن اللافت أن هذه الطريقة التي تبني أحكامها ونتائجها على النصوص باعتبار أهميتها القصوى، تختلف عن الطريقة التي سلكها القدماء في علم البيان والنحو والصرف ـ وهي أهم علوم العربية ـ بحيث يعتبر الحد وضرب الأمثال وذكر الأقسام أهم الأسس التي تقوم عليها إلى جانب اعتـمادها على الاستنتاج، ولا ترى - بالتالي - في الفصل بين الأدب والبلاغة إلا عيًّا وطمسًا للعلاقة الجدلية بينهما، لكون أن البلاغة تنتج الأدب، والأدب هو الذي يُنتج البلاغة. ويرى أنصار هذه الطريقــة قان تعتمد الدراسات البلاغية على النصوص الادبية الجيدة، وأن يعني أولا بفهم هذه النصوص فهممًا دقيقًا، ثم يرد إليها البحث والنظر، لاجتلاء ما تمتار به من الوان الجمال الفني، وأثره في روعة الأسلوب، وإمتاع القارئ؛ فالرابطة بين الأدب والبلاغة إذن رابطة وثبقة لاشتراكهما في الغاية، وهي تكوين الذوق الأدبي. أما الإسراف في الوقوف عند القواعد النظرية وحفظ المصطلحات البلاغية، فهـذا هو المنهج العلمي الفلسفي الذي بليت به البلاغة في بعض العصور، وهو لا يمس الذوق الأدبي ولا يفيـد في تربيته وإنضــاجهه(3). وكاننا بذلك تحولنا - ونحن على مشارف العصر الحديث - للخوض في جدوى الطريقة والمنهج بدل محــاولات التوفــيق ــ على سبيل المشــال ــ بين بلاغة العــرب وبلاغة العــجم، وكأن هــا المنهج الجديد القائم على استقراء النصوص الأدبية الرائعة جاء رد فعل للمنهج التقليدي التراثى الذي ران على عقول الأجيال الماضية.

البلاغة الواضحة، ص 131، 132.

<sup>(2)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 66.

<sup>(3)</sup> عبد العليم إبراهيم، الموجه الفني لمدرسي اللغة العربية، ص 304، 305.

ولا بد من أن نوجه النظر إلى أن مؤلفي البلاغة الواضحة لم يتخلصا من تأثير المنهج الذي سار عليه القدماء في الكناية، والدليل على ذلك أنهما قلم يسلما من سبطرة المنهج الغديم عليهما، فلقد تعرضا لتقسيمات السابقين وأثبتاها في هامش الصفحات؛ فقد أثبتا أن الكناية إن كثرت وسائطها سميت تلويحًا، وإن قلّت وخفيت سميت رمزًا، وإن قلّت الوسائط ووضحت أو لم تكن سميت إيماء وإشارة، كما أنهما جعلا التعريض نوعًا من الكناية، (1). وليس ذلك فقط؛ فإن جميع ما ورد في بلاغة الكناية مسبوقان فيه، وأيضًا في أكثر الشواهد والأمثلة التي ساقاها.

وقد يبدو تصرفهما واضحاً في الاستغناء عن الحدوض في أصل الكناية وفي الفرق بينها وبين المجاد.

عرض علي الجارم ومصطفى أمين للكنابة في كتابها البلاغة الواضحة، وكان غرضهما في المقام الأول تعليميًا؛ لأن الكتاب وضع خصيصًا للمرحلة الثانوية \_ كما كتب على غلافه. وقد سلكا في مولفيهما منهجًا جديدًا، جعلا فيه البلاغة لا تنفصل عن الأدب؛ لإدراكهما الصلة القوية التي تربط بينهما، وكان يبدو أن هذه الطريقة جاءت رد فعل على منهج القدماء، الذي كان يعنى أصحابه بالتكثير من الاقسام والمبل إلى ما يربط الصورة بالمجار وشعبه على حساب الناحبة الجمالية واللوقية للنصوص، وفي الكتاب بعض أوجه من التصرف الحلم، يبدو في الاستغناء عن إيراد اختلافات العلماء حول حد الكناية وأقسامها واشتقاقها من الكنية أو من الستر وما إلى ذلك، كما أن الشواهد والاسئلة التي ساقاها تكاد تكون هي تلك التي نعثر عليها في أمهات كتب البلاغة العربية، وهما تعمدا الإكثار من الأمثلة الواردة في التمرينات لاعتقادهما بجدوى الجانب التطبيقي في مباحث البيان.

وأما الكتّاب الثاني: فهو لاحد المشتغلين بالتدريس في الثانويات المصرية (2)، وهو الشيخ السيد أحمد الهاشمي مؤلف كتاب جواهر البلاخة في المصاني والبيان والبليع، وكان خرضه هو الآخر تعليميًا محفك، وقد شاء أن يسير - على ما يدو - على الطريقة التي سلكها القدماء في مسبحث الكناية، فبدأ بتحريف الكناية في اللفة

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 67.

<sup>(2)</sup> جواهر البلاغة، مقدمة المؤلف، ص 8.

<sup>(3)</sup> قال في تعريضها: القط أطلق واريد به لازم معناء مع قدرية لا قنع من إرادة المنى الاصلي؛ نحو: ويد طويل النجاد الريد بها التركيب أنه شجاع مطلع، فعللت عن التصريح بهذه الصفة إلى الإشارة إليها والكتابة عنها الأنه يلزم من طول حماقة السيف طول صاحب، ويلزم من طول الجسم الشجاعة عادة، فإن المراد طول قامته وإن يراد المنى الحقيقي، جواهر البلاغة، من 273، 275.

والاصطلاح(3) والتسمشيل لها بسأمثلة هي نفس الأسئلة التي وردت في أمسهات كستب البلاغة، وقد استثمر هو الآخر الحواشي لشرح ما يراه غامضًا يتطلب البسط والإيضاح، عا يدل على أنه كان يترسم القدماء في كل ما قالوه بشأن التعبير الكنائي. وقد بيّن الفرق بين المجاز والكناية(1)، باعتبار جواز إرادة المعنى الحقيقي فسي الكناية، بخلاف المجاز، وهو أحد أوجـه الاختلاف التي ذكرها السكاكي في مــفتاح العلوم<sup>(2)</sup>. ولا أدلُّ على اتباعيته من تعريف للكناية بقوله: الفظ أطلق وأريد به لازم معناه مع قرينة لا تمنع من إرادة المعنى الأصلي؛ نحو: زيد طويل النجاد، تريد بهذا التركيب أنه شجاع عظيم، فعدلت عن التصريح بهذه الصفة إلى الإشارة إليها والكناية عنهاه<sup>(3)</sup>. فلم يزد فيه على ما قاله العلماء بالتنبيه خاصة على القرينة التي لا تمنع من إرادة المعنى الأصلي، حتى لا يتحول الستعبير إلى مسجار؛ وقد تمنع في بعض الأحسيان إرادة المعنى الأصلى في الكناية لخصوص الموضوع<sup>(4)</sup>. وهو نفس ما عبر عنه صاحب بغية الإيضاح بقبوله في سبب الاستناع: العارض بمنع من إرادته؛ كقوله تعنالي: ﴿... لَيْسُ كُمثُله شَيْءٌ ... ﴿ ١٠٠٠ ﴿ ١٠٠٠ ﴿ ١٠٠٠ ﴿ [الشوري]. . . على القول بأن الكاف أصلية وأنه يفيد نفي المثلية بطريق الكنابة... ه (5). فالهاشمي شديد الترسم إذن لعلماء البيان في بحث الكنابة ا يستوى في ذلك لديه الأفكار الرئيسية أو الجنزئية التي قد تدل على سعة اطلاعه على كل ما كتب حــول الكناية خاصة عندمــا تراه يورد أمثلة متــنوعة وعديدة ويُعلق عليــها، ويُبين الجيد منها، «بما يدل على مسعة اطلاعه وطول معاشرته الساليب اللغة العربية، (6)، ثم ينتقل إلى ذكر أقسام الكناية باعتبار المطلوب بها، الذي قد يكون صفة من الصفات أو موصوفًا أو نسبة، وهو تقسيم يعود الفضل فيه إلى السكاكي (<sup>7)</sup>، وإلى تقسيمها باعتبار الوسائط والسياق(8) إلى تعريض وتلويح ورمز وإيماء، وهو تقسيم أثر السكاكي تسميته

<sup>(1)</sup> جواهر البلاغة، ص 275.

<sup>(2)</sup> مفتاح العلوم، ص 403.

<sup>(3)</sup> جواهر البلاغة، ص 273.

<sup>(4)</sup> جواهر البلاغة، ص 275.

<sup>(5)</sup> عبد المتمال الصعيدي، بغية الإيضاح 3، 150.

<sup>(6)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 63.

<sup>(7)</sup> جواهر البلاغة، ص 275، 276، وقال محمود السيد شيخون: •ثم ذكر تقسيمات الكناية مترسمًا في ذلك خُطى السكاكي مع الإكتبار من الشواهد...... الأسلوب الكتابي، ص 63، وراجع «مفستاح العلوم»، ص 403.

<sup>(8)</sup> جواهر البلاغة، ص 276.

وبأنواع الكنابة؛ لغلبة المموم على بعضه. ثم يخلص الهاشمي إلى بلاغة الكناية (1) مبيناً أنها أبلغ من الحقيقة والتصريح الآن الانتقال يكون فيها من الملزوم إلى اللازم؛ لأنه يتم بادعاء الشيء مع بينة، وهي تمكن القائل من النمبير عماً يتحاشى الإفصاح عنه احتراماً لمن يخاطبه الجمل المعنى المذكور مبهماً لدى السامعين، أو للنيل من الخصم دون أن يشعر هو بذلك، أو للعدول عن ذكر ما ينبو سماعه إلى ما يحسن إلى غير ذلك من الاغراض. وقد أبى السهاشمي إلا أن يذيل بحثه للكناية بما كتبه علي الجارم ومصطفى أمين في «البلاغة الواضحة» عن بلاضة الكناية (2)، بحيث أخذ الفصل كله دون أن يضيف إليه جديداً أو يُعلى عليه بشيء من عندياته.

ومن اللافت أنه عني بوضع عمديد من التمرينات المتنوعمة، الغرض منهما تعليمي، وهذا حتى يتدرب الناشئة على صعوبات التعبير والتمييز بين أتسامه تمييزًا صائبًا.

ونحن إذا أعدنا النظر فيما كتبه الهاشمي في الكناية لم نره إلا مترسمًا لحطى القدماء في كل ما أورده بشأن تعريف الكناية والفرق بينها وبين المجاز وأقسامها وبلاغتها. ومن المؤسف أن صباغة الاسلوب الكنائي على الطريقة الفديمة وتقديمه إلى الناشئة في العصر الحديث أمر منفر، خاصة وأن النصوص التي تقدم للتمثيل والتطبيق عزقة الاوصال، مجزأة التكوين؛ مما تكون له آثاره السلبية في عملية التلقي، وهو ما يذهب إليه محمد عبد المطلب بقوله: فوأظن أن الناشئة - وخاصة في المرحلة قبل الجامعية -لم يروا هذه مبتورة لا تجمعها وحدة شعورية أو موضوعية؛ أي أن البلاغة - على هذا النحو - كانت من أسباب نفور الناشئ من مجموعة البني البلاغية أولاً ثم من النص الادبي ثانيًا، ومن ثم كان الأمر في حاجة إلى مسعاودة النظر في مباحث البلاغة جملة وتفسيلاً للإمساك بتصور شمولي يجمع بين مفرداتها من ناحية، والكشف عن تفسير عميق لتحولاتها بنظاهرة والعميقة من ناحية اخرى (3).

وتكاد مله الظاهرة تنطبق على أغلب المؤلفات البلاغية الحديثة، خاصة ما تملق منها بالتعبير الكنائي الذي يقدم من خلال صفردة أو تركيب في بيت من قصيدة أو قطمة، فيكتفى فيه بالموضع الذي ترد فيه بالتركية عليه وإهمال بقية السياق. ومن المؤكد هندلذ

<sup>(1)</sup> جواهر البلاغة، ص 278.

<sup>(2)</sup> جواهر البلاقة، ص 281، 282.

<sup>(3)</sup> أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 1.

أن الهاشمي ينتمي إلى مدرسة البلاغة القبديمة التي تتعمد اندريس البلاغة في عزلة عن الادب، واتخاذ الأمثلة من الجمل المقتضبة المبتورة والعبارات المتكلفة المصنوعة (1).

وهو في هذا يلتقمي مع البلاغة الواضحة، ويختلف معها في طريقة عرض تلك النماذج، بحيث بدأ هو بالحد، بينما أخرت هي ذلك وآثرت البداية بالنصوص والنماذج لاهميتها.

ولا بد من الإشارة - ولو في عجالة - إلى ترهل تلك الأسئلة بحكم قدم العصر الذي قبلت فيه، بحيث أضحت لا تتماشى وما عليه الحياة المعاصرة من وسائل عيش متطورة ومعان مستحدثة أمدتنا بها مختلف الثقافات العالمية، وقد أمكن لبعض الباحثين أن يلحظ ذلك قائلاً: ويمكن الزعم بأن تلك الكنايات القديمة في التصاقها ببيستها وتمازجها بمجتمع له ثقافة معينة تصبح جمالياتها منطوية في إطار تلك الزمنية للحددة، (2). وهي إذا قدمت للناشئة ضمن سياقها ذاك فعلت فعلها باعتبارها قالبًا من القوالب الجاهزة التي تجمل الملل والسأم يتسربان إلى نفوس المتلقين، بما يتعملر عليهم الانفعال لها. وقد يعجب المره عندما يعلم أن بعضًا من تلك الكنايات بما حواه القرآن ودلً به على أكثر من معنى وخاطب به الناس، بما يدل على خصوصية الخطاب القرآني وثيره عن الخطاب اللساني العادي.

 ب - محاولات تيسير المسألة البيانية: كتابا بغية الإيضاح، والبلاغة العربية في ثوبها الجديد:

لم يكد الدرس البلاغي الحديث يخلو من تأثير منهج القدماء في التأليف والتحليل والشرح والتلخيص، أو أن يظهر ذلك التأثير عكسيًا، فيدو في محاولة تيسير المسائل البيانية الجمافة بصورة تقربها من أذهان الدارسين وطلاب العلم، خماصة عندما نعلم أن الهوة بين أمساليب القدماء والمحدثين قد اتسعت وزادت اتساعا بقلة الزاد المعرفي الذي عليد دارسو العربية اليوم، ولعل خبر من يمثل هلما الاتجاه في التأليف هو الشيخ عبد المتعال الصعيدي صاحب «بغية الإيضاح لتلخيص المقتاح في علوم البلاقة الذي حاول تبسيط مباحث البيان ومنها الكناية، متبعًا منهجًا يتداخل في بعض معالمه مع منهج التحقيق والتوثيق.

وهناك كتــاب آخر لعله لا يبتعــد في منحاه هن الكتاب السابق، وهــو كتاب بكري شيخ أمين «البلاضة العربية في ثوبهـا الجديد»، وهو الجزء الخاص بعلــم البيان، والذي

<sup>(1)</sup> الموجه الفني لمدرسي اللغة العربية، ص 305.

<sup>(2)</sup> رجاء عيد، فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور، ص 423.

تناول فيه الكناية محاولاً هو الآخر أن يخلع عليها ثوباً قشيباً يخلصها من أفة الجمود والتحجر اللذين جشما عليها، ولم يجعلاها تنظلق إلى فضاء رحب وواسع من شأنه أن يجلب إليها الناشئة ويحبها إلى نفوسهم. غير أن فرقا هاما بين المؤلفين بجب التذكير به بداءة، وهو أن الكتاب الأول لا يستعدى شسرح الإيضاح للخطيب القرويني، وإن كان مؤلفه أضاف إله إضافات ستتناولها في موضعها؛ ولذلك فإن كتابه لا يختلف في جعلته عن شروح التلخيص، اللهم في نزعة التيسيسر الفائبة عليه والتي تتماشى وروح العصر، ولعلها إحدى بوادر الصحوة العلمية التي شملت تبسير كثير من علوم العربية وغيرها. وجاء كتاب «البلافة العربية في ثويها الجديد» في تصميمه العام مترسماً لخطى المؤلفين القدماء؛ إذ بدأ بوضع تعريف للكناية وضسرب لها الأمثلة وأتى بالشواهد من الأدب العربي قديمه ومحدثه ثم قدام بتحليلها تحليلاً أدبيًا يشهد على ذوق رفيع، ثم عرض العربي قديمه ومحدثه ثم قدام المنابع الما البلاغة وأيضاً باعتبار الوسائط، ثم أتبع لائسام الكناية بحسب القول في الرمز من الجاهلية إلى العصر الحديث؛ لكونه نوعًا من الكناية، وحد بلاغمة الكناية، وقد يعد الإكثار من النصوص الشعرية والشرية المشوقة وصياغة الحدود ونماذج الشعر الجديد، واعتبار الرمز ملمحًا من ملامح تطور وصياغة الحدود ونماذج الشعر الجديد، واعتبار الرمز ملمحًا من ملامح تطور وصياغة الحدود ونماذج الشعر المدالة على نزعة التسير التى أخذ بها المؤلف نفسه.

أبان الشيخ عبد المتعال الصعيدي الأسباب التي دفعته إلى شرح الإيضاح بقوله: «وقد تأبَّى الإيضاح وطريقت السابقة على المتأخسين من حلماه البلاخة، فلم يضمعوا عليه من الشروح والحواشي والتقارير مثل ما وضعوا على كتاب النلخيص، اللهم إلا شرحًا ضعيمًا للأقسرائي لا يزال مخطوطًا بلمار الكتب المصرية»(1).

ولعل ما يُصعبُ قراءة الإيضاح أيضاً كونه فرعاً لأصل؛ هو التلخيص الذي أقام حوله القدامى شروحاً وتعليقات وتقريرات أضاعت القارئ في متاهات لا طائل من ورائها. ومن الحق أن جهود السكاكي وأتباعه من الشراح ظلت محل خلاف بين الدارسين إلى اليوم، فإذا اتهمت تلك المدرسة بكونها جنت على البلاغة العربية وأفرقتها في أوحال لم تكد تخرج منها إلى اليوم، فإن بعض الدارسين المحدثين يرون عكس ذلك ويشبتون رأيا مخالفاً: «هو أن معظم الجمهد البلاغي القديم جهد معاصر بكل المقايس، وأن اتهام السكاكي ومدرسته بتعقيد البلاغة اتهام باطل، فلم يصنع الرجل شيئًا سوى أنه حوّل البلاغة إلى علم دقيق (2).

<sup>(1)</sup> ينية الإيضاح، مقدمة المؤلف، ص 6.

<sup>(2)</sup> أدبيات البلافة العربية قراءة أخرى، ص 14.

والواقع أن العنت الذي يلاقيه دارسو البلاغة العربية القديمة سبب الإخلال بالعلاقة الجدلية التي تربط بين فنون الخطاب اللساني وبين المساحث البيانية والتي هي وليدة تلك الفنون وتناج طبيعي لها؛ ولذلك حاول بعض الدارسين المحدثين تدارك ذلك بإزالة الهوة الفضاء الفنون وتناج طبيعي لها؛ ولذلك حاول بعض الدارسين المحدثين تدارك ذلك بإزالة الهوة على العزلة التي كمانت بين درس الأدب ودرس البلاغة، وجعل البلاغة جزءاً من الدراسات الادبية التي يؤديها النص، وبهذا مُحيت من درس البلاغة تلك الجمل التافهة، والأمثلة المسكلفة التي يؤديها النص، وبهذا مُحيت من درس البلاغة إلى أصولها الحقيقية؛ فإن مؤلف بغية الإيضاح أراد أن يبدأ من المرحلة التي توقيفت عندها جهود البلاغيين القدامي في فن الكناية، فعكف على قراءة كتباب التلخيص وكل المشروح والحواشي والتقارير التي ألفت حوله وحاول صياغة شرح له ، وقد لحص جهوده فيما يلى:

اختيار ما تسازم إضافته إليه مما هو من صميم مسسائل البلاغة من تلك الشروح والحواشي والتقسارير، واختيار هذا من ذلك الخضم من المساحكات اللفظية ليس بالامر السهل؛ لأنه يحتاج إلى فهم صحيح لها، وإلى ذوق أدبي يميسز الصالح للاختسيار من غيره.

2 - شرح الشواهد النظمية شسرحًا موجزًا ينسبها إلى قاتليها ويفسر غريبها ويبين ما
 فيها من فوائد بلاغية، وموضع الشاهد فيها...

3 - وضع عناوين في كل باب من أبوابه لموضوعـاته المختلفة ليسهل الرجـوع إليها، ووضع تمرينات آخر كل موضوع منها للاختبار فيها، ولفت طالب علوم البلاغة إلى أهم ناحية فيها.

4 - نقد ما يجب نقده من مسائله، ولا سيسما المسائل التي ينقلها عن السكاكي،
 وفيها من التكلفات والتعقيدات ما ينأى عن ذوق الأدب والبلاغة.

 5 - صياضة التعليقات في أسلوب لا يكون فيه تعقيد ولا تطويل ممل، ولا إيجار مخل، حتى تكون ملائمة لذوق موضوعها من علوم البلاغة (2).

ولقد حاولت الوقوف على طبيعة ذلك الجهد من خلال بعض الإضافات التي أضافها الشارح في الحواشي؛ فكان كالتالي:

<sup>(1)</sup> الموجه الفني لمدرسي اللغة العربية، ص 306.

<sup>(2)</sup> بنية الإيضاح 1، 6، 7.

قال القزويني: «الكناية لفظ أريد به لازم معناه مع جواز إرادة معناه حينثذه(1). وقال صاحب البغية معقبًا عليه بالإضافة: (وقيد تمتنم إرادته فيها لعارض يمنم من إرادته؛ كقوله تعالى: ﴿ .. لَيْسَ كَمَنُّه هَيْءٌ ... ١٠٠٠ ﴾ [الشورى]، على القول بأن الكاف أصلية، وأنه يفيد المثلبة بطريق الكناية، فلا يصح إرادة المعنى الحقسيقي فيه؛ لأنه يفيد ثبوت المثل له تعالى ١٤٠٤). وهو شرح له صلة بما قاله علماء البلاغة في البنية الثنائبة للكناية، فقد يحدث أن تتعلر إرادة المعنى الحقيقي في الكنابة لسبب من الأسباب، وقد عقب سعد الدين التفتاراني على ذلك بقوله: •المراد بجواز إرادة المعنى الحقيقي في الكناية هو أن الكناية من حيث إنها كناية لا تنافي ذلك، كما أن المجاز ينافيه، لكن قد يمنع ذلك في الكناية بواسطة خصوص المادة، كما ذكره صاحب الكشاف في قوله تعالى: ﴿ ... لَيْسَ كَمُنَّكُ شَيَّةً ... ش ﴾ [الشوري] أنه من باب الكناية؛ كسما في قولهم مسئلك لا يبخل؛ لأنهم إذا نفوه عمن يماثله وعمن يكون على أخص أوصافه فعد نفوه عنهه(3). وعلى ذلك صاغ صاحب بغية الإيضاح استناع إرادة المعنى الكنائي بما يجعلنا نتأكد من اطلاعه الواسع على أغلب ما كتبه علما. البلاغة في التعبير الكنائي، وقد استشهد بالآية القرآنية الكريمة التي يظهر أن الزمخشري هو أول من أشار إليها ضمن سياق حديثه عن امتناع إرادة المعنى الحقيقي، وإن يكن صاحب بغية الإيضاح قد سلك الإيجاز والوضوح مراحيا أذواق طلاب العلم والمتخصصين في مسائل البيان.

وقال الغزويني في موضع تال: «لأن المجار ملزوم قرينة معاندة لإرادة الحقيقة كما عرفت، وملزوم معاند الشيء معاتد لللك الشيء» (4). وقال صاحب بغية الإيضاح: فجرى الخطيب في هلا على المشهور من أن الكناية قسم آخر غير الحقيقة والمجار، وعلى وقيل: إن الكناية لفظ مستعمل في معناه الحقيقي ليتقل منه إلى المعنى المجاري، وعلى هلا تكون الكناية قسمًا من الحقيقة، وقيل: إن الكناية تارة يراد بها المعنى المجاري لدلالة المعنى ليدل به على المعنى المجاري فتكون حقيقة، والحلاف في مثل هذا لا طلال تحته (5)؛ فقد حاول الشارح بسط الحلاف القائم حول أصل الكناية أهي من المجار أم من الحقيقة، فأورد في ذلك رأى القزويني اللي يعتبرها قسمًا غير الحقيقة والمجار،

<sup>(1)</sup> بنية الإيضاح 3، 150.

<sup>(2)</sup> المرجم السابق 3، 150.

<sup>(3)</sup> مختصر التفتاراني، ضمن شروح التلخيص 4، 240، 241.

<sup>(4)</sup> الإيضاح 3، 150.

<sup>(5)</sup> المعدر السابق 3، 150.

كما أورد شيئًا من قول بعض الشراح القدامي، ومنهم السبكي الذي قال: •وقد يقال إن الكناية قسمان: تارة يراد بها المعنى الحقيقى ليدل به على المعنى المجازي فيكون حقيقة، وتارة يراد به المعنى المجازي لدلالة المعنى الحقيقي الذي هو موضوع الليفظ عليه فيكون من أقسام المجاز . . . ١٥٠٤ معلقًا على ذلك كله بأنه ما كان ينبغي الاعتناء بمثل هذه الاختــلافات لقلة الجدوى المرجوة من ورائهــا. وتكاد هذه الملاحظة لا تبتعــد عن عديد المآخذ التي يوجهها الدارسون المحدثون للبلاغيين القدامي من مثل التكثير من القسمة والاتكاء على مباحث المنطق والفلسفة وإهدار الجهد في مسائل خلافية؛ كالبحث في أصل الكناية: أهو من الكنية أم من الستر وما إلى ذلك، غير أن الانتصار للدرس السلاغي القديم ما زال أمراً يأخذ به بعض الدارسين المحمدثين الذين ينادون بضرورة التصدى لنلك الاصوات التي تسرنفع حيًّا بعد حين بالهجوم على البلاغة الفديمة، والعجيب أن معظم هؤلاء المهاجمين إذا احتكموا للدراسة التطبيقية مع الخطاب الأدبى لا يجدون ما يسمفهم إلا تلك الأدوات البلاغية القديمة: من تشبيمه واستعارة وكناية ومن تقديم وتأخير وحذف وذكر وتعريف وتنكير ومن سجع وجناس وطباق، وربما كانت الإضافة التي نلاحظها على استعمال هـ له الادوات هو إخضاعها لمسميات طارئة، توهم بالحداثة كالانحراف والانتهاك والانزياح، ثم إدخالها إلى دواثر الإحصاء العددي، وهي دائرة لم تغب عن القدماء تمامًا، وإن كانت إشارتهم لها خاطفة دون أن يعطوها العناية الكافية التي أصبحت لها في الدرس الأسلوبي الحديث (2). وتأسيسًا على ذلك، فإن البحث في صلة الكناية بالمجار لا يعد إلا جزئية متمخضة عن تأثير المنطق في البلاغة، وهي شبيهة بالبحث في الصلة التي تـربط بين الكل والجزء، ولا تشكل بالتالي قـضية هامة ذات بال يمكن توجيه النقد من أجلها للبلاغيين القدامي، فتتهمهم بإضاعة الوقت في أمور لا تشبع ولا تغني من جوع.

وفي شرح بغية الإيضاح بعض الأدلة على أن الشيخ صبد المتمال العسميدي لم يزد على أن صاغ الشروح القديمة صياضة فيها كثير من تيسير العبارة ووضوحها، فإذا قال الخطيب القزويني: «لأن اللازم ما لم يكن ملزومًا يمتنع أن ينتقل منه إلى الملزوم، (3). قال صاحب بغية الإيضاح: «لأن اللازم قد يكون أعم من الملزوم، كلزوم الحيوان

<sup>(1)</sup> حروس الأقراح، ضمن شروح التلخيص 4، 243.

<sup>(2)</sup> أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 9.

<sup>(3)</sup> بنية الإيضاح 3، 151.

للإنسان، ولا دلالة للعمام على الخاص (1)، وهي عبارة مستوحاة من بعض شروح المتقدمين. فإن صاحب المطول يقول: «لأن اللارم من حيث إنه لارم يجور أن يكون أعم من الملزوم، ولا دلالة للعمام على الحاص، بل إنما يكون ذلك على تقدير تلازمهما وتساويهماه (2). ولقد عد الانتقال في الكناية من اللازم إلى الملزوم مما يميزها، وهو من الافكار التي ناثر فيها البلاغيون - بدءاً من السكاكي - بعبد القاهر الجرجاني، كما يذهب إلى ذلك بعض الدارسين: «وكل ما فعله السكاكي والقزويني وشراح التلخيص أنهم رتبوا ما في دلائل الإعجاد ... وأصبحت المعلة في بلاغة الكناية الانتقال من اللازم إلى ملزوم صعين ومعلوم ... (3). وقد سلك الشيخ عبد المتعال الصعيدي الإيجاز في صياضة الفكرة وتأييدها، بمثال وإن يكن مسبوقًا إليه من قبل البلاغين القدامي.

وربما أتت تعليقاته صفتقرة إلى زيادة التوضيح؛ فقول الغزويني في كناية الموصوف: 
ومنها ما هو مجموع معان، كقولنا كناية عن الإنسان: حي مستوي القاصة عريض الأظفاره (<sup>(1)</sup>). يعقب عليه بقوله: «لا داهي إلى تقسيم هذا القسم إلى قسمين إلا الرغبة في تكثير الاتسام (<sup>(2)</sup>). علما أن السكاكي هو صاحب هذا التقسيم، وقد اعتبر الكناية فيه بعيدة، نتيجة لتلفيق عديد الصفات التي تختص بالموصوف. ومن المفيد التنبيه إلى أن ضروب التقسيم التي تعتبر من المآخذ التي يؤاخذ بها السكاكي وأتباعه ناتجة عن الجوانب الإجرائية التطبيقية لنماذج الكناية والتي توقفنا على عدد الصفات للختصة بالموصوف.

ولعل من إضافات صــاحب بغية الإيضاح عــديدًا من التمرينات التي ألحقــها بمبحث الكناية بنيت على المواونة بين كنايتين عن العفة في بيت المتنبي:

> إني حلى شغفي بما في خمرها - لأحفُّ حمَّا في سراويلاتها وبيت الشريف الرضي:

<sup>(1)</sup> بنية الإيضاح 3، 151.

<sup>(2)</sup> المطول، ص 408.

<sup>(3)</sup> فنون بلاغية، ص 189.

<sup>(4)</sup> بنية الإيضاح 3، 152.

<sup>(5)</sup> المرجع السابق 3، 152.

## احن إلى ما يضمن الخمر والحلى وأصدف عما في ضمان المآزر<sup>(1)</sup>

أو على إبانة المطلوب بالكناية من أقسامها الشلاثة من خلال نموذج شعري ونثري، وهل بعض الكنايات من القريسة أم من البعيدة؟ وما نوع بعض الكنايات القرآنية؟ وقد ختم تلك السمرينات بأسئلة نظرية في الفائدة من تقسيم الكناية، والفرق بين دلالات الحقيقة والمجاز والكناية والتعريض، والفرق بين الكناية العرضية والشعريض مع التمثيل لهما بأمثلة (2). ويدل وضع هذه التمرينات على الغاية التربوية التي جعلها الشيخ عبد المتعال الصعيدي ضمن ما عني به في شرحه للإيضاح، ولعل ذلك هو الذي جعله ينزع إلى تبسيط صياغة العبارات بجعلها قريبة لأذهان الدارسين في أسلوب واضح يغلب الإيجاز.

وأما شرح الشواهد فشمة مواضع كثيرة تشير إليه، منها: قومنه قبوله كناية عن القلب:

### ُ الضاريين بكل أبيض مخذم ﴿ والطاعنين مجامع الأضغان (<sup>(3)</sup>

قال صاحب بغية الإيضاح: «هو لعمرو بن معديكرب، ورواية الموازنة: «الضارين»، والمخذم: القاطع من السيوف، والأضفان: جمع ضغن وهو الحقد، ومجامع الأضغان: القلوب. وبهذا تكون كناية عن موصوف، وقد قبيل: إن المجامع جمع مجمع، وهو اسم مكان مشتق من الجمع؛ فيكون إطلاقه على القلب حقيقة لا كناية. وأجيب بأن هذا اللفظ لم يرد منه الذات الموصوفة بالصفة كسائر المشتقات، وإنما أريد منه الذات فقط على سبيل الكناية؛ لأن الطعن لا يكون إلا فيها وحدهاه (4).

ولعل شرح الشواهد بمثل هذا المنهج الذي يسير عليه صاحب بغية الإيضاح يشتبه بمنهج التحقيق في كثير من مواصفاته؛ إذ فيه توثيق رواية البيت، والتبت من نسبته إلى قائله، وفيه عناية بشرح الألفاظ والعبارات وذكر لمختلف تأويلات المعنى، وذلك كله لا يسعد - كما سلف الذكر - عن التحقيق الدلي وليس مجرد خدمة للنص، ولكنه استكمال لعملية التوثيق، (5).

<sup>(1)</sup> بنية الإيضاح 3، 165.

<sup>(2)</sup> المرجم السابق 3، 165، 166

<sup>(3)</sup> المرجع السابق 3، 151.

<sup>(4)</sup> المرجم السابق 3، 152.

<sup>(5)</sup> عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي منهجه وتطوره، ص 291.

وواجه المؤلّف صعوبات جمعة تتعلق بجهل أسماء الشعراء، وكمابد كثيرًا من العنت من نوع المشاق التي يلاقيهما محققو التراث العربي، الذين يجمعون على أن االصعوبة حقا في الشواهد المرسلة بغير أسماء قاتليها (<sup>(1)</sup>، وقال صاحب الإيضاح: ووكقوله:

وما يك في من عيب فإني جبان الكلب مهزول الفصيل»<sup>(2)</sup>

قال صاحب بغية الإيضاح: «الفصيل: ولد الناقة، وهزاله: بحرمانه من لبنها بنحرها أو بإيثار الفسيفان به الهيني أنه لا عيب فيه إلا ذلك، فيهو من باب تأكيد المدح بما يشبه اللمه (3). ولا تختلف طبيعة هذا العمل عن تخريج الشعر، بداية من العناية بدلالة المفردة في البيت إلى محاولة الإلمام بمعناه الكلي، وكان حريّا بالشارح اتباع هذه الشواهد القديمة بما يشاكلها من أمثلة حديثة حتى تتنزل تلك النصوص منزلتها من المصر الحديث، وحتى نبعث الحياة في النصوص، باعتبارها أهم مستوى من مستويات البني الكنائية، خاصة وأن أكثرها فقدت عنصر الحياة والدينامية التي تجملها تؤثر في النفوس فتنجعلها تنقبض أو تنشرح، ويعلل رجاء عيد ذلك بقوله: «فقيلت بتغيير الأوساط التاريخية والحضارية والثقافية ما كان لها حين عبرت عن واقع عصرها الذي خلقهاه (4)؛ بحيث تحولت إلى قوالب جاهزة لا تتصل بحياة الناس من قريب أو من بعيد.

وقال صاحب الإيضاح: وومن هذا النوع قول نصيب:

لعبد العزيز على قومه وخيرهم منن ظاهره (5)

قال الشارح: «الأبيات لنصيب بن رباح في مدح عبد العزيـز بن مروان، والمغن: جمع منة، وهي النعمة<sup>(6)</sup>.

وقد تكفي مثل هده الإحالات في الدلالة على طبيعة صمل الشارح في توثيق الشواهد، ونسبتها إلى قاتليها، والعناية بأصغر وحدة في الخطاب إلى أكبر شىء فيه، بداية من المفردة إلى المعنى العام.

<sup>(1)</sup> عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي منهجه وتطوره، ص 292.

<sup>(2)</sup> بنية الإيضاح 3، 154.

<sup>(3)</sup> المرجع السابق 3، 154.

<sup>(4)</sup> رجاء عيد، فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور، ص 423

<sup>(5)</sup> بقية الإيضاح 3، 154.

<sup>(6)</sup> المرجع السابق 3، 154.

قام الشيخ عبد المتعال الصعيدي بشرح كتاب «الإيضاح» للقزويني، متبعًا منهجًا يغلب عليه التقليد، بحيث تدل أكثر حواشيه على أنه استقى كشيراً من المفاهيم والإضافات من شروح القدماء لكتاب التلخيص بأسلوب مبسط يتميز بوضوح العبارة وليجاز الفكرة. وإذا كان قد أسمى شرحه ببغية الإيضاح، فإن تلك التسمية لا تنطبق الانطباق التام على طبيعة الشرح الذي لا يتعدى التضير والتوثيق وحرض بعض المسائل المتعلقة بالكناية، كما فصلها الشراع القدامى، مع فارق التهذيب والتسهيل الغالب على كتاب بغية الإيضاح.

فأما إضافاته المتمثلة في زيادة التوضيح، وتوثيق الشواهد، واعتبراضه على بعض تقسيمات الكنايات، فلا تخلو من جهد طبب دال على هناه عادة ما يعترض سبيل المحقدة...

وأما اختباره لشرح كتباب الإيضاح دون كتب البلاضة الأخرى فأمر يؤاخل عليه ا لكون مبائل هذا الكتاب ـ ومنها الكناية ـ واضحة فلا داعي إلى إعادة شرحها، هذا إذا أضفنا إلى ذلك أن الإيضاح ما هو إلا شرح لكتاب تلخيص المفتاح للخطيب القزويني، عما يجعلنا نستبعد أي إضافة يمكن أن تضاف إلى الشروح.

ومن البين أن الشرح باعتباره طريقة أو منهجا، إنما هو من مخلَّفات الثقافة العربية الكلاسيكية التي كانت تعنى بشرح دواوين الشعراء وأمهات كتب النحو والصرف، وكتب الأدب والبلاغة، فهو إذن مسبوق في منهجه وطريقة عرضه للمادة، ويكاد شرحه لا يتصل بثقافة طلاب البلاغة المحدثين إلا في صياغة العبارة والأسلوب السهل، فأما أثر البلاغة الإفرنجية فلا يظهر فيه على الإطلاق.

وأما الكناية في كتاب «البلاغة العربية في ثويها الجديد»: فإن المؤلف حاول صياغة تعريف للكناية، مقتبسًا من تعريفات الغدام، يعتبرها فيه شعبة من شعب المجاوا قال:
 «كلام أريد به معنى غير صعناه الحقيقي الذي وضع له، مع جواز إرادة ذلك المعنى الأصلي؛ إذ لا قرينة تمنع هذه الإرادة»(1).

ويغلب على الظن أن المؤلف لم يكن مقتنعًا بتلك الصياغة؛ فبحث عن حدَّ للكناية في كتب التراث، فلم يجد أحسس من تعريف هبد القاهر<sup>(2)</sup> الذي لا تجحد جهوده في الدرس البلاغي همومًا، والمسألة البيانية خصوصًا.

<sup>(1)</sup> البلاخة العربية في ثوبها الجديد 2، 139.

<sup>(2)</sup> الرجم السابق، ص 143، ودلائل الإعجاز، ص52.

ومن مظاهر النزعة نحو التبسيط والتبسير الاعتماد على نماذج الشعر العربي الحديث التي تعبسر عن مشاغل الإنسان المساصر، وبحشه عن ملاذ للتحرر والانعساق من براثن المستعمر، مثل قصيدة الشاعر الفلسطيني هارون هاشم رشيد عنوانها وبيتي هناك»:

هناك فسوق رينسوة منسسية مهسجسوره في مسسرح الأحلام في قريشنا المأسسوره بقسية لمنسسسزل قد بعشسروا سطسوره قد هسدتموا جدرانه ومسزقوا زهسسوره فماتت النسمة في ال حديقسة النسفسسيره وأصبحست مهجورة حديقستي مضموره(1)

بحيث قام بتحليل الأبيات وإعطاء فكرة هن الجو العام للنص، مبينًا بعض الدلالات الكنائية؛ فالشاعر لا يتحدث عن بيته أو عن حديقة منزله، وإنما يكني عن فلسطين، مبررًا شدة تعلقه وهيامه اللامحدود بها، وقد خلص في النهاية إلى طبيعة التعبير الكنائي ذي الدلالة العقلية، والذي قد يأتي في المفرد والمركب، وقد تمتنع إرادة معناه الحقيقي.

ولم يفتأ بحيل للكناية من النصوص النثرية التي استوحى معانيها من الادب العربي الكلاسيكي، والخالب على أسلوبها التشويق حتى يجلب الدارسين إليها، ويجعلهم يتذوقون النص الادبي ويقفون من خلاله على سر التعبير الكنائي، ولعله في هذه النقطة يلتقي مع توجهات الدرس البلاغي الحديث الذي يعتبر قان النصوص هي الاصل، وأن المسائل البلاغية تابعة لها، بمعنى أننا نختار النص أولاً، ثم ندرس ما فيه من الالوان البلاغية المقررة، لا أن نختار اللون البلاغي أولاً ثم نبحث له عن النص الملائم (2)، محاولاً بللك العودة بالمائة البيانية - ومنها الكناية - إلى الفضاء الحقيقي الذي نشأت فيه، وهو فضاء يتميز بالرحابة والتنوع والثراء.

وأما إذا انتقلنا إلى تقسيمه للكناية، فإننا نراه يأخذ بتقسيم السكاكي باعتبارها كناية عن صفة أو عن موصوف أو عن نسبة، كما جرى على عدَّ مــا أسماه السكاكي أنواعًا على أنه تقسيم آخر لها؛ إذ تتفاوت إلى تعريض وتلويح وإيماء ورمز<sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> البلاغة العربية في ثوبها الجديد 2، 139.

<sup>(2)</sup> الموجه الفني لمدرس اللغة العربية، ص 308.

<sup>(3)</sup> البلاغة العربية في ثوبها الجديد 2، 149، وراجع مفتاح العلوم، ص 403.

وحاول المؤلف الـوقوف عند التصريض في اللغة والاصطلاح، وأورد في ذلك قول أبي منصور الشمالي وابن الأثير، كما ذكر تفريقه - أي ابن الأثير - بين الكناية وبين باقي صور المجال ـ وخاصة التشبيه ـ ليخلص في النهاية إلى وضع تعريف لها، وهو احد الكناية الجامع لها هو: أنها كل لفظة دلت على معنى يجور حمله على جانبي الحقيقة والمجازه (1). ثم بين صلة الكناية بالاستمارة العباره الكناية - جزءاً من الاستمارة .

ولم تفته إبانة الفرق بين التعريض والكناية كـما وردت في كتاب «المثل السائر»، وقد ضرب له أمثلةً من الفرآن الكريم والنثر والشعر، وسار على تلك الطريقة مع باقي أنواع الكنامة.

ومن اللافت أن المؤلف آثر الصودة إلى ما قباله البلاغينون القدماء في فن الكناية، ونخصُّ بالذكر من أولئك ابن الاثير، وأبا منصور الثمالي، وحبد القاهر الجرجاني، والسكاكي، عما يؤكد غلبة تأثره بالمدرسة القديمة التي يظهر أنه ترسَّم خُطى علمائها في أكثر الفصول التي عقدها بدءاً من التصريف والاقسام إلى السر في بلاضتها الذي تقف عليه من خلال ذكر الحقيقة مصحوبة بدليلها، والقضية في طبها برهانها.

ومن شدأن التصبيسر بالكتاية أن يضفي على المعنى بهداءً ورونقًا وتجليدة، وهي من الادوات التي يتم بها تصدير المعنى، فتشدارك بلالك كثيسرًا من الفتون في خصائصها، وهي أيضًا مظهر من مظاهر الإيجاد في الحطاب اللساني، بحيث يتم التعبير عن المعنى بالقليل باللفظ الذي يكتفى فيه بنفسه فلا يكون محتاجا لغيره.

والكناية وسيلة تمبيرية تجعلك في منأى عن التصريح بما لا ترخب قوله أو مصارحة الآخرين به، شأن ذلك شأن العسرب في حدم التصريح بأسماء النسساء رخبة عن اللكر، وإيثاراً للستر

ولا يخلو كلام المؤلف من إحادة أهم أفكار البلاضيين الفنامى في بلاغة الكنابة، عا يدل على أن محاولة التجديد التي يوحي بها صنوان الكتاب ضئيلة للغاية، بحيث لا نقف عليها من خلال جهد المؤلف الذي بذله في مبحث الكناية بالجملة والتفصيل.

وأما حديث عن الرمز في الأدب العربي في رحلت من العصر الجاهلي إلى السعصر الحديث، فسأقرب إلى التاريخ منه إلى الدراسة الفنية، بحيث بنى فكرته في ذلك على التلفيق بين الكناية والرمز باحتسار أنه نوع من أنواع الكناية تطور بشكل فعلي في العصر

<sup>(1)</sup> البلاغة العربية في ثربها الجديد 2، 151، والمثل السائر 3، 52.

الحديث، كما يؤكد ذلك بعض الباحثين «الأسلوب الرمزي يعد تطور) للتعبير بالكناية منفقاً مع ما يتطلبه العصر الحديث، وهو عصر العبقرية الفردية والعوالم الذاتية المتفردة؛ لأنه رؤية ذاتية محسفة، ترتكز على قوانين داخلية منفصلة تمامًا عن القوانين الحسارجية التي تواضع الناس عليها، فهو كالشيفرة، ورموزها تستلزم الفوص في أحساق الشاعر...ه(1).

والمهم في دراسة بكري شيخ أمين للرمز هو أن افتراضه الذي أشرنا إليه سابقا أدى به إلى ذكر تعريفه الاصطلاحي؛ وهو «الرمز في عـرف البلاغيين هو كناية قليلة الوسائط، عفية اللواره (2).

فأما دلالته: فتــتراوح ببن الحفاء القريب والبعيد، وهو إذا بلغ مداه في التــعمية كان لحنًا أو لغزًا.

وقد اهتدت العرب في الجاهلية إليه وأطلقوا عليه اسم اللحن أو الملاحن، وألف ابن دريد كتابًا أسماه «الملاحن»، وهي من الموضوصات التي يعنى بها الفقهاء؛ لكونها من الامور التي تكثر فيها الحيل الشرعية.

لقد الدهرت الملاحن في العصر العباسي تحت اسم «المعم»، حستى شاعت وانتقل الشعراء منها إلى الإلغال والشعمية. ولم يسفت السيوطي ذكر أقسما الالغال والشعمية، ولم يسفت السيوطي ذكر أقسمام الالغال منها منها منها المعرب، وأخرى قصدتها أثمة اللغة، وأبيات اهتدت إليها العرب ولم تقصدها.

وقد ألف ابن قتيبة كتاب «المعاني الكبيس»، وهو لا يبعد عمًّا يسمسيه الأدباء بأبيات المعاني التي لا تفهم من أول وهلة عند سماعها.

ثم كان للصوفية تعلق شديد بالرمز؛ لكونهم وجدوا فيه أحسن وسيلة للتعبير عمّا يجيش بــه وجدانهم، وشاركــهم في ذلك شعــراء المديح النبوي، ونخص باللكــر منهم البوصيري، وإن تكن هناك فروق بين مضمون الشعر الصوفي وشعر المدائح النبوية.

<sup>(1)</sup> مدنان حسين قاسم، التصوير الشعري: التجرية الشعورية وأدولت رسم الصورة الشعرية، ص 146. قامت صدوسة الصورة الشعرية، ص 146. قامت صدوسة الشعليل الغسائي باستخلال الرسز في الإبداع الادبي، وحاولت تحليله، وتأويل دلالته في النصوص، وقد جماء تمريفه في موسوصة علم الغس كما يلي: «هو بمعنه العام شيء أو فحاعلة ونشاط بمثل شيئًا آخو أو يقوم كيميل شيء ما لمواد جنسية شيئًا آخو أو يقوم كيميل شيء وفي نظرية التحليل المفسي: يلل الرمز على تمثيل شيء ما لمواد جنسية مكونة في المادة ولا شعورية، حيث تكون هله المواد على صلة فير مباشرة بالشيء اللي يرمز إليها. ويشير الربا الفكرة أو الميزة إشارة مجردة، فالزنيقة هي مشارة رمز للطهارته أسعد رووق، موسوعة علم النفس، ص 146.

<sup>(2)</sup> البلاغة المرية في ثوبها الجديد 2، 157.

ثم ما لبث أن تأثّر الأدب السربي بالأدب الرمزي العسالمي، بعد أن تم الاطلاع على الادب الغربي وقراءته ومسحساولة محساكساته والجري على أسلسوبه؛ فكان منه الواضع المنكشف، وكان منه الغامض الموغل في الغموض.

ولا يفتأ المؤلف يستـشهد بأمثلة من الشعر الرمزي القديم والمحـدث العمودي والحر، ويستدل منها على ظاهرة الغموض التي اجتاحت الشعر الحر وحولته إلى طلاسم<sup>(1)</sup>.

إننا إذا أمعنا النظر في التصور الذي أقام عليه المؤلف بحده للكناية وجدناه مضطربًا في بعض الاحسان؛ لأنه لبس بين أيدينا ما يدل على أن الكناية انمكس تطورها في ظاهرة الرمز التي هي دخيلة - بالشكل الذي نلمسه اليوم - على أدبنا وإن كان العرب استعملوه واعتبره علماء البلاغة نوعًا كنائيًّا. فهو إذن تصور "افتراضي يكشف عن محاولة توفيق بين الظواهر الاسلوبية، لا يقوم على أسس مكينة تراعي نقاط التشابه والاختلاف بين الفنون، مثل البحث في الملاقة بين طرفي الكناية وطرفي الرمز؛ قوعلى ذلك فإن الملاقة بين طرفي الكناية تنحصر في علاقة الردف والتبعية، أو هي علاقة تلازم بين المنى الذي يدل عليه ظاهرة اللفظ ويين المنى الذي يستدعيه، ولكن الملاقة بين الرمز والمرمور إليه علاقة تفاعل وتداخل، ترتكز على المشابهة التي تحدث عن طريق التقاط وحدة الاثر النفسي بين الأشياء.

وإذا كانت الكناية تستمد دلالتها من روح العصر وتقاليده وقيمه ومقدَّراته؛ فإن الرمز يقتطع روحه من روح الشاعر ودهاليز نفسه المظلمة وتجاريه الملتوية المعقدة. . . ا<sup>(2)</sup>. وقد أغفل المولف شيئًا من هذا، واكتفى بالتأريخ للرمز للاعتبار الذي المحنا إليه سابعًا.

وبالجملة: فإن المؤلف حاول تبسير مبحث الكناية، وكان عليه أن يجزج بين منهج القدماء والمحدثين، بحيث عرف الكناية، وذكر أقسامها وأمثلتها ومنزلتها في البلاغة؛ مقتديا في ذلك كله بالقدماء، ثم حاول أن ينزع منسزمًا فيه بعض التجديد، فأكثر من أمثلة الشعر المحدث والشعر الحر، وحللها تحليلاً أدبيًّا، مستدركًا على أصحاب الطريقة التايدية الذين باعدوا بين الأدب والمسألة البيانية.

<sup>(1)</sup> البلاغة العربية في ثوبها الجديد 2، 167.

<sup>(2)</sup> التجربة الشعورية وأدوات رسم الصورة الشعرية، ص 146.

ج - غلبة الاتجاه التقليدي - كتاب اعلوم البلاغة):

تناول الشيخ أحمد مصطفى المراهي الكناية في كتابه «هلوم البلاغة»، وكان يبدو منذ الوهلة الأولى أنه يترسم خطى القدماء في بحثها، وخاصة السكاكي الذي يظهر أنه تأثر بآرائه في أكثر من موضع في المباحث الأربعة التي خصصها للكناية.

بدأ الشيخ المراغي بتعريف المكناية لغة واصطلاحًا موردًا لها في ذلك معنين (1). أحدهما: المعنى المصدي؛ وهو اللفظ الذي يُطلق ويُراد به لازم معناه مع جواز إرادته، والثاني: اللفظ المستعمل فيما وضع له على أن ينتقل منه إلى لازصه المقصود؛ نظرًا لما بينهما من علاقة ولزوم عرفي أو تبعية. فتكون الكناية بذلك حقيقة؛ لأن اللفظ استعمل فيما وضع له لكن ليس لذاته ولكن لينتقل منه إلى لازمه، وكان الشيخ المراغي قد أشار في أثناء ذلك إلى أن بعض العلماء احتبر الكناية واسطة بين الحقيقة والمجاز، فهي ليست مجازًا ولا حقيقة (2).

ومعلومٌ أن المؤلف مسبوق في جميع هذه الأفكار من قبل غيره من علماء البلاغة عما يدل على أن جهوده - وخاصة مسألة التسعريف - لا تتعسدى الجمع والمقابلة وحسن العسرض مع العناية بإيراد الاختسلافات التي ظهسرت لدى القدمساء، وهذا على حسساب الجانب الفني في التعبير الكنائي.

لم يفتأ الشيخ المراغي يستنج دلالة الكناية وصلتها بالخطاب اللساني العربي؛ فقد عن العرب أنهم يتلفظون بلفظ ولا يريدون منه معناه الدال عليه، بل لارم معناه، بحيث إذا أطلق الأول تبادر إلى الله ن المعنى الثاني. ثم يورد الشيخ المراغي أمثلة من كنايات القدماء؛ كقولهم: فسلان رحب الصدر، كناية عن الحلم، وفلانة نؤوم الضحى، كناية عن أنها مترفة مخدومة لها من يكفيها أمرها من الحدم والحشم (3).

وعما يدل على أنه شديد الاقتداء بالسكاكي إيانته الفرق بين الكناية والمجاز باعتبار عدم امتناع إرادة المعنى الأصلي في الكناية إلا إذا عرض عدارض لها، مثل قوله تعالى: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْمَرْفِي الْمَوْنِ اللّهِ عَلَى الْمُوفِي اللّهُ وقوله: ﴿ ...وَالسَّمْوَاتُ مُطْوِيْاتُ بِهُمِيهِ ... ﴿ إِلَا مِلْهُ [الزمر]، كناية عن قوة التمكن وتمام القدرة،

<sup>(1)</sup> علوم البلاغة، ص279 وما بعدها.

 <sup>(2)</sup> قال الشبيخ عبد المتصال الصعيدي: (جرى الخطيب في هذا على المشهدور من أن الكتابة قسم آخر ضير الحقيقة والمجازاء. بغية الإيضاح 3، 150.

<sup>(3)</sup> علوم البلاغة، ص**28**0. -

وتمتنع في المجاز إرادة المعنى الأصلي(1).

والحق أن تعلق الدارسين المحدثين بآراه السكاكي يدل هلسى الأثر القوي الذي أحدثه هذا البلاغي في مسار البيان العسري بفضل حسن تسويبه وتقسيمه، بحيث لم تشهد المسألة البيانية تطوراً ملحوظاً منذ أن تم تشكلها النهائي على يديه.

واما أقسام الكناية<sup>(2)</sup>: فلا تخرج هي أيضًا عن تلك التي ذكرها السكاكي في المفتاح العلوم،، وهي: كناية عن صفة، وهي ضربان: قريبة وبعيدة، وهذا بحسب قلة أو كثرة الوساتط؛ ومن أمثلة القريبة قولهم: طويل النجاد، وقول الحماسي:

أبت الروادف والثدي لقمصها مس البطون وأن تمس ظهورا

ومن أمثلة البعيدة قولهم: فلان كثير الرماد، وقول الآخر:

وما بك في من عيب فإني جبان الكلب مهزول الفصيل

وأما القسم الثاني: فهو كناية يطلب بها مـوصوف ُبحيث تختص به دون غيره، وقد تكون صفة واحدة أو صفات عديدة، ومن أمثلة الأولى قول الشاعر:

الضاربين بكل أبيض مخذم والطاعنين مجامع الأضفان

كناية عن القلب. ومن أمثلة الثانية قولهم في الكناية عن الإنسان: حي مستوي القامة عريض الاظفار، بحيث تختص هذه الصفات كلها بالإنسان.

وأما القسم الشالث: فهو الكناية يطلب بها نسبة؛ أي ثبوت أمر لأمر أو نفيه عنه؛ كقولهم: للجد بين ثوبيه، والكرم بين برديه، وقسول زياد الأعجم في مدح عبد الله بن الحشرج:

إن السماحة والمروءة والندى في قبة ضربت على ابن الحشرج

وتنقسم الكناية بحسب الوسائط إلى أربعة أقسام، هي: التصريض، والتلويع، والتلويع، والتلويع، والتلويع، والرمز، والإيماء والإشارة. ثم أصقب الشيخ المراخي كل نوع بأمثلته الموضحة له، وحللها تحليلاً ادبيًّا مبينًا فيه الغرض من كل كناية فيها، وهي أمثلة أولع بذكرها القدماء وساقوها في أكثر من موضع في كتبهم.

 <sup>(1)</sup> راجع طوم البلاغة، ص 280. ومن المعلوم أن الشيخ المراقي اتتفى بذكر فرق واحد بينهما - ولعله يراه
 مهمــا أكثر من غيره - في حين أن السكاكي فسرق بينهما بغرق أخره هو: الاشتقال من اللازم إلى الملزوم في
 الكناية، بينما يتم الانتقال في المجاز من الملزوم إلى اللازم. راجع مفتاح العلوم، ص 403.

خصَّ الشيخ المراغي الكناية بتقسيم آخر اعتمد فيه على ابن الأثير<sup>(1)</sup>، وهو أنها تكون حسنة إذا جمعت بين الفائدة ولطف الإشمارة، وقبيحة إذا هي خلت من ذلك؛ كقول الشريف الرضى يرثى امرأة:

إن لم تكن نصلا فغمد نصال

وقول المتنبى:

## إنى على شغفي بما في خمرها 💎 لأعف عما في سراويلاتها

وقد علق ابن الأثيـر على ذلك بقوله: فهــله كناية عن النزهة والعفة إلا أن الفــجور احــن منها، مقدمًا عليه قول الشريف:

### أحن إلى ما يضمن الخمر والحلى وأصدف حما في ضمان المآزر

وقد ختم الشيخ المراغي حديث عن الكناية بإبانة سر بلاغتها (2). فلقد أجمع البلغاء على أن المجاز والكناية أبلغ من الحقيقة والتصريح؛ لأن الانتقال فيهما يتم من الملزوم إلى اللازم، فهو كادعاء الشيء ببينة. وأجمع البلغاء أيضًا على أن الاستعارة أبلغ من الكناية؛ لأنها كالجامعة بين كناية واستعارة، والمراد بالبلاغة عندئذ زيادة التأكيد في الإثبات، وليس شيئًا آخر. ومعلوم أن المراغي استفاد في هذا الموضع من أقوال عبد القاهر الجرجاني؛ بحيث أورد آراءه التي جاءت في كتابه دلائل الإعجاز.

وأما أسرار البلاغة الكنائية، فتظهر في أنها أسلوب من أساليب العرب التي يقصد منها الإيجاز الذي هو رأس السبلاغة، والاستكثار من وجـوه الدلالة. وقد ساق المؤلف أمثلة تبـرز أسرار التعـبير الكنائي، ولا شك أنهـا جميعًـا من أمثلة وشواهد البـلاغيين القدامي.

وبالجملة: فإن الشيخ المراغي لا نلمس لديه إضافات حقيقية في بحثه للأسلوب الكنائي من شأنها أن تدل على مخالفة أو تجديد، وهو ما يكاد ينسحب على جسميع المباحث التي خصصها لها.

فنحن إذا أردنا أن نخوض في شواهده التي أوردها - على سبيل المشال - نرى أنه كان من الضروري أن يشملها التجديد؛ وذلك بالاستعاضة عنها بأمثلة أخرى تتماشى والحياة الراهنة، مثلما نبه على ذلك بعض الدارسين بقوله: اوالكناية: هو كثير الرماد،

<sup>(1)</sup> المثل السائر 3، 58، 71، 72.

<sup>(2)</sup> علوم البلاطة، ص 285 وما بعدها.

كناية عن الكرم كانت لها بلاغتها في العصور القديمة. أما الآن فلا نكاد نشعر لها بجمال؛ لأن الذوق يختلف في تقدير الكناية باختلاف العصور، (1). وهو ما لم يعبا به بعض الدارسين، ولم يعيروه الأهمية الكافية، وكانهم اقتنعوا بأمثلة القدماء التي كانت تعبر عن وجهات نظرهم وأساليب عيشهم وقيمهم التي تشدهم للكون والحياة.

حاول بعض الباحثين تقويم جهد الشيخ المراغي في الكناية بقوله: «ومن هنا نستطيع أن نقـول إن الشيخ المراغي - رحمه الله - لم يقـدم للكناية جديداً يستحق الذكر والتسجيل؛ فلقد ترسم كغيره من علماء عصره خُطى السابقين، واقتفى أثرهم وقلدهم في كل شيء... وعندما تكلم عن بلاغتها نقل ما قاله الشيخ عبد القاهر الجرجاني، ولم يزد شيئًا، وكل ما فعله الشيخ المراغي هـو حسن التنسيق والتبويب والبعد عن الخلافات التي أولم بها السابقون (2). وترحي محاولته في النهاية بأن المسألة البيانية توقفت عند جهود القدماء؛ بدليل أن كثيراً من رجال البلاغة المحدثين لم يستطيعوا المُفى بها قُدماً نحو أفق رحب وواسم.

### د - من مظاهر تفرد البحث الكنائي - كتاب والأسلوب الكنائي،:

يكاد كتاب محمود السيد شيخون االأسلوب الكنائي نشأته - تطوره - بالافته يكون من بين المؤلفات الفريدة التي حاولت التأريخ للتعبير الكنائي، رغم ما يبدو على تلك المحاولة من تسرع، نتيجة اضطراب النصور العام الذي أقام عليه بحثه الذي ورَّعه على: تمهيد: أبان فيه معنى الكناية لغة واصطلاحًا، منسهًا على ورودها في القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف، والشعر العربي<sup>(3)</sup>. ومقدمة: ذكر فيها الأسباب التي دعته لتأليف كتابه، وحسورها في معرفة تاريخ الكناية نشأة وتطوراً، والشخصيات الني أسهمت في اكتشاف الأسلوب الكنائي وأبانت عن جماله وبالاغته، والبيئات والمصادر التي احتفت به واحترته، وأسراره البلاغية، ومنزلته الحقيقية في الخطاب الادبي<sup>(4)</sup>. كما حاول المولف أن ينطلق من فكرة مضادها أن الكناية أصبيلة الخطاب اللساني العربي، واستدل على ذلك بعدة أبيات شعرية ليؤيد تلك الفكرة، وقد استمر الأدباء يستعملون

<sup>(1)</sup> الإيضاح، مقلمة الشارح، ص 198.

<sup>(2)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 65.

<sup>(3)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 3.

<sup>(4)</sup> الأسلوب الكنائي، المقلمة، ص 4.

الكنابة في القديم حتى صدر الإسلام؛ بحبست اردادوا كلفاً بها، متاثرين في ذلك بآي الكنابة عند الحكيم. ولم يكد المؤلف يتهمي من ذلك حشى عقد فسدلاً في الكنابة عند البلافين، معتبراً أن أول من تكلم عن الكنابة كلون بلاغي - فيما أعلم - هو أبو عبدة معمر بن المثنى المتوفى سنة 207 هـه (1).

والحق أن أبا حبيدة لم يكن هو أول من تطرق للكناية باعتبارها إحدى الصور البيانية ؛ إذ يعدد الفضل في ذلك - على المرجع - إلى السطبقة الأولى من علماء اللغة ، وعلى رأسهم الحليل بن أحمد الفراهيدي(2).

ومعلوم أن المؤلف عرض في هذا الفيصل إلى ما يقرب من ثمانية عشر بلاغيا<sup>(3)</sup>، كان آخرهم ابن حجة الحموي - وهو من أصحباب البديعيات - بحيث تناول جهودهم في بحث الكناية من تصريف، وفرق بينها وبين التعريض والمجاز وباقي صور البيان كالتشبيه والاستعارة، كما أبان عن تقسيماتهم للكناية باهتبار المطلوب بها أو بالاستناد إلى قلة أو كثرة الوسائط، مع إبانة أسرار بلاغة التعبير الكنائي.

وقد عن لي أن المؤلف تجاهل كثيراً من رجالات البلاغة الذين لهم فضل كبير في دراسة الكناية، ومنهم على سبيل المثال سيبويه والفراء، وهما من علماء اللغة الاوائل، وابن قتية، ولسم يعرض بالدراسة والتحليل لما حواه كتاب «العقد الفريد» لابن عبد ربه من كنايات، ولعله كان جاهلاً بمؤلف أبي منصور الثماليي «الكناية والتعريض»، وكتاب القاضي أبي العباس الجرجاني «المتخب من كنايات الانباء وإشارات البلغاء»، كما لم يعرض لجمهود الزمخشري في كتاب «الكشاف» ضمن المسار التاريخي الذي ألف في إطاره، وأيضًا باعتبار أن الزمخشري استكمل ما كان أقامه عبد القاهر ورسمة دعائمه.

ومن اللافت أنه تناول جهود بعض العلماء واعتبرها فتحًا جديدًا في دراسة الكناية مع أنها لا تبسعد عن كل ما حسوته كتب البلاغسيين المتأخرين من مسئل ابن أبي الإصبع المصري (ت 654 هـ) صاحب كتابي المحرير التحسير» وابديع القرآنه الذي عرف الكناية

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 7.

<sup>(2)</sup> مصطلحات بياتية، ص 132.

<sup>(3)</sup> وأولتك البلاغيون هم: ثير هيفة معمر بن المسنى، والجاحظ، والميرد، وابن المعز، وقداسة بن جعفر، وثير هلال العسكري، وابن رشيق الهيرواتي، وابن سنان الحفاجي، وعبد الهساهر الجرجاتي، والسكاكي وابن الاكبر، وابن أي الإصبح، وعز الدين بن عبد السلام، والنوبري، والحطيب المنزويتي، والعلوي، والزركشي، وابن حجة الحموي.

بقوله: «هي عبارة عن تسعبيس المتكلم عن المعنى القبيع باللفظ الحسن، وعن النجس بالطاهر، وعن الفاعث بالطاهر، وعن الفاحث بالعفيف<sup>(1)</sup>. وقد تكون أغراض الكناية غسير ذلك؛ إذ يتم بها التعبير عن الصعب بالسهل وعن البسط بالإيجاز، وربما كانت أيضا للتعمية والإلغار والسيارة.

ولم يلبث أن أورد لها أمثلة وشواهد من القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف، ومن الشعر الجاهلي والمحدث<sup>(2)</sup>. ثم يخلص محمود السيد شيخون في النهاية إلى أن دراسة ابن أبي الإصبع للكناية «تهدف إلى الكشف عن الفوائد الأدبية التي تكمن في الصور البلاغية»<sup>(3)</sup>. ورغم ذلك فإن ابن أبي الإصبع لم يتناول أقسام الكناية من الوجهة التى تناولها بها السكاكي ـ على سبيل المثال ـ أو غيره من البلاغين.

وهناك بلاغي آخر عسرض له محمود شيخون وهو الشيخ عز الدين بن عبد السلام النويري (ت 733هـ) صاحب كتاب انهاية الأرب، وقد عرف الكناية هو الآخر بقوله: 
النويري المتكلم إثبات معنى من المعاني، فلا يذكره باللفظ الموضوع له في اللغة، ولكن يجئ إلى معنى هو تاليه وردفه في الوجود، فيومئ به إليه، ويجعله دليلاً عليه، (4).

ولعله استوفى به أهم ما يجب أن يتوفر في حد الكناية من شروط لازمة فيه، ولم يهمل النويري إيراد أمثلة الكنايات من القرآن الكريم والشعر، ونبه على أن من الكناية ما يكون في المثبت، ومن آرائه أن الكناية ليست من المجاز، وأنها تختلف عن التعريض في كونه - أي التعريض - تضمين الكلام دلالة ليس لها ذكر (5). وبالجملة: فإن جهود النويري لا تبتعد عن آراء عبد القاهر الجرجاني، وليس في أقواله ما يدل على نوع من التجديد أو التفرد.

وأما جهود أصحاب البديعيات فاكتفى فيسها محمود السيد شيخون بما ذكره ابن حجة الحموي من آراه في الكناية، لعلها لا تختلف في جوهرها صمًّا أورده علماء البلاغة؛ إذ

<sup>(1)</sup> تحرير التحبير، ص 143، وبديع القرآن، ص 53 نقلاً عن الأسلوب الكتائي، ص 30.

<sup>(2)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 30.

<sup>(3)</sup> المرجع السابق، ص 31.

<sup>(4)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 34، ونهاية الأرب 7، 59، ومعلوم أن هذا هو تعريف الكناية هند حيد القاهر، راجع دلائل الإحجاز، ص 52.

<sup>(5)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 35، ونهاية الأرب 7، 60.

عرَّف الكناية بقوله: «الكناية أن يريد المتكلم إثبات صعنى من المعاني علا يذكره باللفظ المؤضوع له في اللغة ، ولكن يجئ إلى معنى هو ردفه في الوجود فيومئ به إليه ، ويجعله دليلاً عليه (1). ثم راح يفرق بين الإرداف والكناية بقوله: «الكناية هي الإرداف بعينه عند علماء البيان، وإنما أثمة البديع كقدامة والحاتمي والرماني قالوا: إن الفرق بينهما ظاهر، والإرداف هو أن يريد المتكلم معنى فعلا يذكره باللفظ الموضوع له باللغة ، ولكن يجئ إلى معنى هو ردفه وتابعه في الوجوده (2). ومهما يكن من اختلاف في تسمية الكناية، فإن ابن حجة الحموي أورد لها شواهد من القرآن والحديث النبوي الشريف، واعتبر أن الكناية الحقيقية هي ما كانت بالحسن عن القبيح.

وقد استنتج محمود شيخون أن ما بذله أصحاب البديميات - وعلى رأسهم ابن حجة الحموي - في دراسة الأسلوب الكنائي من جهد يُعتبر أثره ضشيلاً للغاية؛ لأن هدفهم كان الاختصار الذي أخل في النهاية بالصور البلاغية(3).

ولقد ظللنا نتساءل عن الغاية من وراء اختياره لأصحباب البديعيات ضمن علماء البلاغة الذين أسهموا في الأسلوب الكنائي، رغم إدراكه لضالة الجهد الذي قدموه في بحثها، وهو جهد يتضاءل أكثر إذا ما ووزن بعمل شراح التخييص أو مؤلفات بعض البلاغيين من مثل الإمام الطيبي صاحب «المتبيان في البيان»، وبلر الدين بن مالك صاحب «المصباح». ولعل ما قيل بشأن ابن حجة ينسحب أيضًا على ما قدمه ابن أبي الإصبع والنويري والزركشي من جهد؛ فهؤلاء البلاغيون لا يختلفون في آرائهم ووجهات نظرهم عن بقية المؤلفين؛ سواء في تعريف الكناية أو أقسامها أو سر بلاغتها. ونعن لا نريد أن نسلب المؤلف كل فضل في تناوله لأراء العلماء القدامى في الأسلوب الكنائي؛ فقد لخص تلك الآراء وأحاط علمًا بأحكامهم وعقب عليها بما يبين مدى الكنائي؛ فقد لخص تلك الآراء وأحاط علمًا بأحكامهم وعقب عليها بما يبين مدى إصابتهم أو تقصيرهم، ولم يكتف بذلك، بل خصهم بملاحظات على عليها أكناية تلك الجهود وتبرزها على حقيقتها، وهو يرى أن القدماء سلكوا في دراسة الكناية تلك الجهود وتبرزها على حقيقتها، وهو يرى أن القدماء سلكوا في دراسة الكناية المجاهات مختلفة، منها ما تغلب عليه النزعة الأدبية الصوفة، ومنها ما كان حليا من الانهاهين المذكورين سابقًا، كما اعتبر أن

<sup>(1)</sup> خزانة الأدب، ص 440 نقلاً من الأسلوب الكنائي، ص 53.

<sup>(2)</sup> المعجم القصل في علوم البلاغة، ص 58.

<sup>(3)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 55.

<sup>(4)</sup> المرجع السابق، ص 55.

لاصحاب البديسيات اتجاها يكاد يقترب من اتجساه المتكلمين وهم أصحاب المنطق، وهو شىء نخالف فيه باعستبسار أن البديميسات لا ترتقي لتلك الشروح التي ألفها أصحسابها ووسموا بها دائرة آراء السكاكي اعتراضاً وبسطاً ومخالفة وتأييدا.

لقد خص محمود شيخون الفصل الثاني للكناية في العصر الحديث وتناول فيه بعض المؤلفات التي عنيت بالتعبير الكنائي، وهي: «الوسيلة الأدبية للعلوم العربية» للشيخ حسين المرصفي، وجواهر البلاغة» للشيخ أحمد الهاشمي، وكتاب «علوم البلاغة» للشيخ المرب»، وكتاب «البلاغة الواضحة» للشيخ المراغي، وكتاب «البين القد العرب»، وكتاب «البلاغة الواضحة» لعلي الجارم ومصطفى أمين، وكتاب «البيان العربي» لبدوي طبانة، وكان العيب في ذلك التناول افتقاره إلى الرؤية الشمولية التي تحلل المؤلفات وفق ما تتشابه فيه رما تتختلف، خاصة وأن أغراض المؤلفين متباينة ا منها الغرض التعليمي، ومنها ما نظر إلى الكناية باعتبار أنها من مستويات البلاغة داخل النص الأدبي ا فهي إذن وسيلة من الكناية باعتبار أنها من مستويات البلاغة داخل النص الأدبي ا فهي إذن وسيلة من أتى تناوله لتلك الأعمال في ضوء جهود القدماء، ولم يحللها وفق مستجدات المصر الحديث، أو بمعنى من ناحية إمكانية التأثر بالشقافة الغربية، وإن كنا نعدم ذلك في الأعمال التي اختارها.

وإجمالاً: فإن محمود شبخون بحث في المؤلفات المذكورة الكيفية التي تم بها تعريف الكناية، وإيراد الشواهد والاسئلة والتقسيمات الشائعة لها، وسر بلاغتها في ضروب الحظاب اللساني، ومدى احتفال الدارسين بإيراد الحلافات التي ظهرت في كتب البلافة، واستتج في النهاية مدى اتباعية الدارس أو عدم اتباعيته لقدام البلافيين؛ كقوله عن المرصفي: «لقد ترسم الشيخ المرصفي - رحمه الله -خطى السالفين، واقتضى أثرهم في دراسته للكناية؛ فتعريفه لها تعريف الحطيب القرويني، وتقسيماته هي تقسيمات السكاكي، وشواهده التي أوردها هي شواهد السابقين، وليس له فيها من جديد يذكر سوى تعليقه عليها بأسلوبه الأدبى الرائع الإخافة (1).

وأما الفصل الثالث: فخصصه لصور الأسلوب الكنائي، ويعني بها أقسامه الشائعة، بحيث عرض لها وأورد شواهد كل منها على الهيئة التي انتهت إليها عند علماء البلاغة. وقد شاء المؤلف أن يضيف لتلبك الصور تقسيم ابن الأثير باحتسارها ضربين: ما يحسن استعماله، وما يقبح استعماله، ثم بسط القول في القسمين، موردكا لهما أمثلة من الشعر والتثر.

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 61، 62.

وأما الفصل الرابع: فقيصره على الأثر البلاغي للأسلوب الكنائي، ولم يتعبد فيما أورده عن أقوال القلماه، وقد ختم المؤلف كتبابه بتخصيص الفصل الخامس<sup>(1)</sup> لكنايات القرآن الكريم وسر جمالها، مبينًا أنواعها وأقسامها، فقد تأتي إردافًا أو إشارة أو رمزًا أو إباءً أو تمريضًا، ثم خلص المؤلف إلى أن سبر جمال الكناية القرآنية راجع إلى عدة أسباب؛ منها: ما تتسم به من إيجاز، ومن مسحة أدبية، وحسن تصوير، وتناسب الفاظها مع معانيها.

وبالجملة: فإن محمود شيخون اتسم بحثه للكناية بإطلاق بعض الأحكام التي تفتقر إلى الدقة والتسمعيص؛ كادعائه أن دراسة القدماء للكناية تخلو من كل نقد يقوم على الذوق والإحساس، في حين نجد أسئلة لذلك النقد في كساب الشعاليي «الكناية والتعريض»، وكتاب «المسار» لابن المسكري، وكتاب «المشل السائر» لابن الأثير، كسما أنه لم يتناول بعض المؤلفات التي تحدثت عن فن الكناية، وهو ما نعتبره تقصيرا لا مبرر له.

والظاهر أنه كان شديد الترسم لما كتب البلاغيون القدامى في الكناية، رغم ضيفه ذرعًا بكشرة تقسيماتهم وتفريعاتهم، وهو لم يخرج عن النطاق العمام الذي بحثت في ضوئه الكناية.

هـ - وأسا كلمة الحتام في جهود الدارسين المحدثين في بحثهم للكناية، فيسمكن الوقوف عليها فيما يلى:

تنوعت غايات المؤلفين للحدثين في بحث الكناية وتوزعت على إحياء الطريقة القديمة في الشروح؛ بغية تقريب المسائل البيانية الأذهان الدارسين، ولم تخلُ تلك المحاولة من بعض الإضافات التي تتسمثل في السحقيق والتسوضيح والشسرح. وقد حاول أولئك المدارسون الاجتهاد في التوفيق بين الكناية والرمز معتبرينه مظهراً من مظاهر تطورها، وهي محاولة تفتقر إلى أسس صحيحة من شأتها أن تجمل الأمر مستساغًا - على مستوى التصور - على أقل تقدير. وقد هلق بعض الدارسين على ذلك الاجتهاد بقوله: "وذكر الرمز في هلما السقسيم التائه أضرى بعض من يتعلقون بهلما العلم وبالحداثة أيضًا بربطه بالرمز الادبي، وحاول أن يجد للرمزية مسلكًا في أسلوب الكناية، وتلك سذاجة وجهل بطبعة الرمزيين؛ لأن الجامع بينهما هو الجامع بين النهارين في قول الشاعر:

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 95 وما بعدها.

«أكلت النهار بنصف النهار»: يعنى أكل فرخ الحبارى، ويسمى نهاراً»(1).

وفي وأيي: أن محاولة التوفيق في هذا المضمار كانست تغذيها أسباب طارنة على البلاغة العربية، لا بل على الأدب العربي، وهي التاثر بالأدب الرسزي الغربي، ومحاولة صياغة المسائل البيانية على منواله وعلى صياغاته.

وهناك مؤلفات حاول أصحابها ابتداع منهج حداثي يبدأ باختيار النص الادبي وجعله أساسا في الدراسة على أن تلحق به المسألة البيانية \_ أي الكناية \_ وهي محاولة لا تخلو من بعض الشوائب؛ كالاكتفاء بالجمل بدل النصوص، واستشمار الحواشي في ذكر التقسيسمات والاختلافات، ولا يخفى في النهاية أن أصحابها يريدون العودة بالبلاغة إلى الفضاء الذي تبلورت فيه، ونعني به النص الادبي.

ومن اللافت بعد هذا كله أن تلك الجهود لم تحاول الجمع بين الجانب التاريخي والغني للكناية؛ بحيث المجانب الساسا من الغني للكناية؛ بحيث اكتفت بذكر ما أسمته بأسرار البلاغة الكنائية وجعلته أساساً من أسس المبحث، وليس جانبًا مهمًا جديرًا بالبحث والتأمل والتقصي، وهو ما سنحاول أن نتناوله في الفصول التالية من هذا البحث.

<sup>(1)</sup> محمد محمد أبو موسى، التصوير البياتي دراسة تحليلية لمسائل البيان، ص 399.

# البـاب الثـاني الكنايـة مـن الـوجهة الفنـيـة الفصل الأول

#### الكناية باعتبارها صورة فنية

أفضت جهود العلماء والعارسين في الأسلوب الكنائي إلى إبراز قيمته التحبيرية بين صور البيان، ولم يكادوا ينتهون من ذلك حتى كشفوا عن منزلته البلاغية؛ فقالوا في ذلك: قرمن أسباب بلاغة الكنايات أنها تضع لك المعاني في صورة المحسات، ولا شك أن هذه خاصة الفنون؛ فإن المصور إذا رسم لك صورة للأمل أو لليأس بهرك وجعلك ترى ما كنت تعجز عن التعبير عنه واضحًا ملموسًا، فمثل: قكثير الرماد، في الكناية عن الكرم، وقرسول الشر، في الكناية عن المزاج، وقول البحتري:

او ما رأيت المجد القي رحله في آل طلحة ثم لم يتحول

في الكناية عن نسبة الشرف إلى آل طلحة، كل أولئك يبرد لك المساني في صورة تشاهدها، وترتاح نفسك إليهاه (1). وكان من البديهي عندئذ اعتبار الكناية صورة فنية تؤدي ما تؤديه الصور من نقل التجارب الأدبية إلى المتلقين بشكل مؤثر، وبصياغة أدبية جميلة تتضافر فيها جميع مكونات الصورة لتشكل في النهاية نسيجًا لغوبًا يتم من خلاله نقل الفكرة المراد تبليغها.

. وإذا كانت الصورة (2) تمني «ما ينطبع في اللهن أو ما يوحي إليه بغمل تشكيل لغوي فني منبعه خيال المشاعر المبدع القادر على التشاط العلاقات الحفية بين الاشسياء في جو مشحون بالعاطفة «3). فإنها غدت -كما يرى النقد الحديث - إحدى الوسائل الهامة في

<sup>(1)</sup> عرامر البلاغة ، ص 281 . (2) يعرف معجم تعليمية اللغات الفرنسي العبورة كمايلي:
"Image n.f en stylistique et rhétorique rapprochement de deux termes dans le discours pour produire entre eux un effet d'identification contrairement à la comparaison qui procéde aussi par rapprochement terme alors que la métaphore, la métonymie, la synecdoque etc, procédent par substitution, donc par effacement de l'un deux l'image n'explicite pas l'identification (par l'emploi de est, comme etc) elle se contente d'accorder, (ex: flarame ardente) au sens large, terme générique désignant toute espèce de figure, voire (d'anomalie sémantique) Genette, c'est à dire toute relation analogique motivée au nom, établie entre deux termes en passant par la métaphore, la métonymie,

R. Gallison , D. Coste dictionnaire de didactique des langues, Hachette, Prance, 1976 , P 272. و يتضع من كل ما مر ارتباط الصورة – مهما كان توصها – بالوظيفة الجمالية الناقية هن حلاقة المصطلحين بيمضهما بحيث يتم تجاوز أحدهما اوذلك للوصول إلى المنى البعيد مكس التشبيه على سيل الثال الكونه حقلة .

<sup>(3)</sup> سناه حميـد البياتي، نمو منهج جديد في البــلافة والنقد، ص 278. ويرى أحمد حسن الزيات: «أن المراد بالصورة إيرالا المنى العقلي أو الحـــي في صورة محسة» دفاع عن البلاضة، نقلاً عن علي علي صبح، الصورة الادبية تأريخ ونقد، ص 110.

تقويم المدع وطبيعة إبداعه، وخاصة الشعري منه، ولا يوجد البديل الأفضل عنها في ذلك. إن الناقد فيستكشف بها القصيدة وموقف الشاعر من الواقع، وهي إحدى معاييره الهامة في الحكم على أصالة التجربة، وقدرة الشاعر على تشكيلها في نسق يحقق المتعة والحبرة لمن يتلقاه (1).

وليس غنيًا من البيان الإشارة إلى أن نقدنا القديم احتفى بالصور على اختلاف انواعها، وإن لم يكن سباقًا إلى وضعها تحت مصطلح الصورة الأدبية أو الشعرية أر الفية -على اختلاف التسمية - بحبث عالج تلك الصور علاجًا يدل على تقدير واع بقيمتها البلاغية وبدورها الفعًال في تحويل المعنوي إلى حسي، أو تحويل الحسي إلى معنوي وأثر كل ذلك في نفس المتلقي، وبذلك اهتم نقدنا القديم «كل الاهتمام بالتليل البلاغي للصورة القرآنية، وتمييز أنواعها وأنحاطها المجازية، وركّز على دراسة الصور الشعرية عند الشعراء الكبار أمثال أبي تمام والبحتري وابن المعز، وانتبه إلى الإثارة اللافتة التي تحدثها الصورة في المتلقي، وقرن هذه الإثارة بنوع متميز من اللذة، والتفت نوعًا ما إلى الصلة الوثيقة بين الصورة والشعر، باعتبارها إحدى خصائصه النوعية التي تميزه عن غيره (2).

لقد تبلور الوعي بالصورة الفنية عصوماً في العصر الحاضر بالبحث في منشأها باعتبارها محصلة للتفاعل الحياصل بين المبدع والواقع المحيط به المفعن طريق تفاعل الجسم الإنساني مع العالم المحيط به ، يرى المرأ الصور ويقلب النظر فيها ويدقق البحث فيها ويعرف مواقع عناصرها . . . وعن طريق قواه الحيالية والإبداعية يصوغ خطاطات ومقومات ويؤلف استعارات وكنايات . . . (3) . فهو إذا أراد الكناية لجأ إلى فكره وتدبر الموقف الذي يستدعيه المختار من أساليب البيان ما كان مناسبًا لللك الموقف، وملائكا لمعناه الذي يريد أن يصوره ، فقد يكني عن علاقة ، ولتكن من نوع صوء العشرة ، بما كنى لمناه الذي يريد أن يصوره ، فقد يكني عن علاقة ، ولتكن من نوع صوء العشرة ، بما كنى وامتعاضه منه ، وهو إذا أراد تصوير صفة مذه ومة مثل الكبر ، كنى عن فعل صحاحها بقوله : «نفخ شدقيه » . فعل صحاحها بقوله : «نفخ شدقيه» ، فعل الامتناع

<sup>(1)</sup> جابر أحمد عصفور، الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي، المقدمة، ص 7.

<sup>(2)</sup> المرجع السابق، المقلمة، ص 8.

<sup>(3)</sup> مجهول البياد، ص 78.

<sup>(4)</sup> جواهر البلاطة، ص 279.

<sup>(5)</sup> المرجم السابق، ص 279.

كنى هن بخله بقوله: هو مقتصد، أو نظيف المطبخ، أو نـقي القدر<sup>(1)</sup>. ولا شك أن صور الكناية التي أتينا على ذكرها ما هي إلا نتاج لعديد المواقف التي يصادفها المرء أثناء علاقاته مع محيطه الذي يعيش فيه.

والصورة الكنائية لون من ألوان المجار، لكونها تمبيراً عن معنى بطريق غير مباشر؛ إذ "تمد الكناية من للجار؛ لكونها نمطًا من التعبير يؤدي المعنى أداءً غير مباشر، وتشارك المجار في وجود علاقة بين معنين، وتستميز في أن أحد المعنيين ظاهر ربا لا يمنع ولكنه يعسرف الذهن إلى معنى آخسر يوحي به ويستخفى وراءه أكشر عسمشًا ودلالة على المراد. . . ، (2). فإذا أردت تفصيل ذلك في قول أبي نواس - كناية عن البخل -:

درأيت قدور الناس سودا من الصلى وقدر الرقاشيين بيضاء كالبدر ٤(٥)

ظهر لك أن القاتل لم يرد ببياض القدور إلا معنى آخر تستدل عليه بعد روية وإعمال فكر، هو أن القدور إذا لم تكن بها بقايا السطعام، ولم تنصب على النار ظلّت على حالها الذي كانت عليه قبل الطهو، وبالتالي فإن أصحابها لا يكلفون أتفسهم عناء الطبخ أو الدعوة للمآدب أو القرى، فتتوصل بذلك إلى أنهم قوم بخلاء، وقد عدل الشاهر عن التصريح بذلك إلى تصوير البخل، وهي صفة معنوية، بشيء إذا ذكر دل عليه، وهو بياض القدور؛ فقولنا: هم بيض القدور يجوز فيه إرادة معناه الحقيقي، وهو أنهم بيض القدور حقيقة، أو هو كناية هن بخلهم، وهو المعنى للجازي المقصود.

<sup>(1)</sup> النهاية في فن الكناية، ص 85.

<sup>(2)</sup> نحو منهج جديد في البلاقة والنقد، ص 298.

<sup>(3)</sup> النهاية في فن الكتابة، ص 85. الصلى من الثار: تقول: صلى العنصى بالثار: لينها وقومنها، وصليت اللحم: شويت، جاء في الحديث: «إنه أثن شاة مصلية» المرجع السابق، ص 85.

<sup>(4)</sup> الكشاف 6، 176.

وقد تظهر القيمة الحقيقية لهذه العسور في التعبيس عن المعاني الخلقية إذا قوبلت بالتعابير المباشرة عنها، التي يظهر أنها لا تؤدي نفس فرض المتكلمين، وقد يكون ذلك هو السبب الذي يدفع بالشعراء كي يعتمدوا على المجاز وما يتصل به بدل خيره من الأساليب، حيث إنهم قد أحسوا أن رموز اللغة الحقيقية لا تمكنهم من أن يؤدوا بها معانيهم اداءً حقيقيًّا؛ ولذلك فإن الشعر إذا أجيد فيه التصوير كان قمينًا أن يفتن القارئ فتنة تلهيه عن ذات نفسه ا أي أنها تصرف عن إدراكه الواعي ا بحيث يواجه الصورة الخيالية وكانما يواجه أمراً واقعًا، بل ما هو أقوى أثراً من الأمر الواقع،(1). فأما أن نفوق الصور المجازية -كالكنايات - التعبير بالحقيقة في إبراز المعاني وتشكيل جزئياتها الدفرة؛ فمن أمثلته ما جاء في القـرآن الكريم كناية عن الحسرة والندم، قوله تعالى: ﴿وَيُومُ يُصُلُّ الطَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهُ يَقُولُ يَا لِيْتِي اتَّخَذْتُ مَعَ الرُّسُول سبيلاً ﴿ إِلَا لَهُ قَانَ } قال الزمخشري: وعض اليدين والأنامل والسفوط في اليد وأكل البنان وحرق الأسنان والأرم وقسرعها، كنابات عن الغيظ والحسرة؛ لأنها من روادفها فسلكر الرادفة، ويدل بها على المردوف فيرتفع الكلام به في طبقة الفصاحة ويجد السامع عنده في نـفسه من الروعة والاستحسان ما لا يجده عند اللفظ المكنى عنه ا(2)؛ فلقد صورت الآية الكريمة حالة التحسر والندم التي تنتاب الظالم الذي يفوت على نفسه فرصسة التوبة والاتصياع للأوامر والنواهى التي أمره بها السرسول الكريم، حيث لا ينفعه إذاك ندمه، وشاه الله تسعالي أن يهسول الأمر في نفوس الناس، وخاصة العصاة منهم، فصور حالة أولئك بحال الحائف والفاقد الثقة في النفس، واللَّاهل الذي يعض يديه دونما شعور منه، والذي يقرض أسنانه حسرة على ما فاته، وهي حالات نفسية لا يستطيع النعبير بالحقيقة أن يوفيها حقها من التصوير.

ومن المفيد التذكير بأن الصورة الكنائية جزئية تقع في اللفظ المفرد أو الجملة ولا تتعداهما إلى غيرهما، وهي إذا وقعت دلت في الحالين على الستر والحفاء؛ قال عدنان قاسم: وتجدد الإشارة إلى أن التعبير بالكناية جزئي ومسحصور في كلمة أو جملة؛ وذلك يتماشى والنظرة الجزئية إلى القصيدة التي تبناها معظم القدماء، تلك النظرة التي وشتها إلى عناصر فلم تربط بين أجزائها لتجاهلها للدور التجرية الشعورية (3).

<sup>(1)</sup> قصول في البلاغة، ص 232.

<sup>(2)</sup> الكشاك 4، 146.

<sup>(3)</sup> التصوير الشعري التجربة الشعورية وأدوات رسم الصورة الشعرية، ص 148.

## فمن أمثلة الكناية في المركب قول الشاعر في رثاء من مات بعلة في صدره (1): ودبت له في موطن الحلم حلة لها كالصلال الرقش شر دبيب

فإذا كانت الكناية قد وقعت في الموطن الحالم، فإن قيمتها التصويرية تظهر في

الإيحاء الذي تتركه في نفس المتلقي، فإن الداء جعل فرائصه ترتعد من هول الأقة التي اجتاحت ذلك الموضع، مثلما تجتاح الحيات مكانًا آمنًا تحيط به السلامة من كل جانب. ولا يقتصر الإيحاء على الكناية المركبة، وإنما يظهر أيضًا في المفردة من مثل الكناية عن المرأة: بالنصحة، والشراش، والقروص، والسرحة، والحرث، والفراش، والعتبة، والقارورة، والقروصرة، والنعل، والقلو، والقيد، والظلة، والجارة، والحليلة (2). وهي الفاظ تحمل كلها دلالات إيحاثية مصدرها البيئة العربية، وخاصة البادية الصحراوية؛ بحبث أثر العربي أن يستلهم من تلك البيئة صورة رامزة لشخص لا يريد التصريح بذكر اسمه، وهي المرأة.

وقد يكون من دلائل الوعي بوظيفة الصورة الكنائية أن نجد ناقداً مثل قدامة بن جعفر يحاول أن يؤكد القيمة التعبيرية لها، فينص على أنها من التتلاف اللفظ مع المعنى»، ولا ولعل قدامة بن جعفر كان أصدق نظراً حين جعل الكناية أو ما يسميه بالإرداف تحت ما أسماه النعت التلاف اللفظ مع المعنى»، وهنا تفارق الكناية دلالتها الجزئية لترتبط بالنسيج العام جميعه ... . (3). بمعنى أن العمورة الكنائية عندلل لبنة في بناه القصيدة الذي يقيمه الشاعر بفضل صياغة تحريته الشعرية، وبمقدار ما تسهم به العسورة الكنائية في تلك التجربة تتحدد قيمتها التعبيرية الحقيقية، وقد أكد النقد المساصر تلك الوظيفة، ونص على ضرورة انتظام الأجزاه مع التجربة الكلية العمورة المقردة عند النقاد الماصرين هي التي لا تجاوز البيت الواحد أو بعض البيت على أن يتناول وصفاً مباشراً مسعوراً أو تشبيها أو استعارة أو كناية، وهي صور جزئية تتناسق وتدور في إطار الصورة المركبة أو الكلية، وهي القسعيدة كلها أو مجموعة أبيات منها تدور حول فكرة متصلة تعددت القواب التعبير عنها وتنوعت العسور الجزئية التي تتناولها في تسلسل وتصاعد وغو مطرد قوالب التعبير عنها وتنوعت العسور الجزئية التي تتناولها في تسلسل وتصاعد وغو مطرد

<sup>(1)</sup> جواهر البلاغة، ص 278، الصلال جمع صل بالكسر: ضرب من الحيات صغير أسود لا نجاة من لدفت، والرقش جمع رقشاه وهي التي فيبها نقط سوداه في بياض، والحية الرقشاه من أشد الحيات إيلاه. جواهر البلاغة، ص 278.

<sup>(2)</sup> الكتابة والتعريض، ص 7.

<sup>(3)</sup> فلسفة البلاغة بين الطنية والعلور، ص 439.

حتى تنتهى بعد استيفاء أنحاء الفكرة»(1).

ولقد ظلت الدراسات الحديثة تقلل من جهود علماء البلاغة والنقد القدامى في هذا الشان؛ لكونهم نظروا إلى الكناية - وهي من العسور الجزئية - خارج النسيج العام للتجربة الشعرية، وكانها شيء تمت صياغت بمنأى عن تلك التجربة، ومن ثم قوموا النص انطلاقًا من ذلك تقويمًا هو الآخر جزئيًا، فقد راقهم في بيت امرئ القيس، وهو يعف ام أة -:

ويضحى نتيت المسك فوق فراشها نؤوم الضحى لم تنتطق من تفضل ١٥٥٠

فقوله: ﴿ وَوَوْمُ الصّحَى ﴾، كناية عن ترفها، وكونها سيدة مخدومة. ولا يكادون بعد هذا يلتفتون إلى السياق الذي وردت ضمنه، خاصة وأن الشاعر صور هذه المرأة صورة أخرى في البيت الذي قبله، وهو:

## تضى الظلام بالعشاء كأنها منارة عمسى راهب متبتل (3)

بحيث شبهها بالمنارة التي تضئ إمساء السراهب أثناء تعبده وابتهاله، فيهي كالسراج المضئ لحسنها وبياضها (4)، فإذا كانت تلك المرأة على ما هي عليه من الجمال في تلك العشية، فإنها من حرائر النساء المخدومات المنعمات المحاطة في نومها بالمسك، بحيث إنها تستخرق في نومها إلى وقت الضحى؛ لأن لديها من ينوب عنها في الخدمة. وعما يؤكد تضافر نسبج صورة المرأة في البيتين انتفاء التناقض بين الصورتين الذي لا تكاد تجد له أثرا.

وإذا كان من اللافت أن الصورة الكنائية تسم بالغموض<sup>(5)</sup>، فإن ذلك لا يجعلها تستحيل إلى لغز يستغلق على الأفهام، إنه اذلك الغموض الذي لا يصل إلى درجة

<sup>(1)</sup> محمد إبراهيم هبد العزيز شادي، الصورة بين القدماه والمعاصرين دراسة بلاقية نقدية، ص 67.

<sup>(2)</sup> نقد الشعر بتحقيق كمال مصطفى، ص 156.

<sup>(3)</sup> جاء بديوان امرئ القيس، ص 17 ما يلي: «المنارة ها هنا: المسرجة، ويحستمل أن يريد صومعة الراهب، لائه يوقسد النار في أعلاها للسطارق، وقوله: (عمس راهب) أي المنارة التي تضىء في وقت إمساء الراهب. والمثبل: للجنهد في العبادة المنقطع من الناس؛ أي أن هذه المرأة كالسراج المضى لحسنها وبياضها».

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 17.

<sup>(5)</sup> اعتبر قدامة بن جعفر أن المعوض عددة يعد عبياً في الشعر؛ قال: وحلما الباب إذا ضعض لم يكن داخلاً في جعلة منا ينسب إلى جيد الشعمر؛ إذ كان من عيوب الشيعر الانفلاق في اللفظ وتعبلر العلم بمناه، تقد الشعر تحقيق كمال مصطفى، ص 158.

التلفيز. إن جهداً قليلاً من المتلقي سوف يُعضي به إلى فهم ما يسريده الشاعر مع ما في ذلك من متعة الاكتشاف ولذته 10. ومن البين أن الغموض في حد ذاته يتفاوت قربًا وبعدًا؛ فمن أمثلة القرب قول نافع بن لقيط الفقعسي، وقد أنشده ابن قتيبة:

داربط حمارك إنه مستنفر في إثر أحمرة عمدن لغرب

يروى: الجر حمارك، ومعناه: كف نفسك عن أذى قومك لا تطمعن إليهم بالأذى، فإنك قد عرت في شتمهم كما يعير الحمار عن مربط أهله يتبع حمراً (<sup>(2)</sup>). فقد كنى عن كف النفس عن الأذى بزجر الحمار، وهي صورة كنائية لطيفة، مصدرها الحياة البدوية العربية وما اعتاد عليه العرب من أساليب الخطاب عن النهى وكف الأذى.

<sup>(1)</sup> سمير أبو حمدان، الإبلافية في البلاغة العربية، ص 159.

<sup>(2)</sup> المعاني الكبير 2، 793، ومثله قول عبد الله بن عنمة:

الزجر حمارك لا يرتع بروضتنا إنا يرد وقيد العبر مكروب ملما مثل؛ يقول: رد شرك عنا لا تستمرض لنا وإلا تقعل يرجع إليك أمرك مضيفًا عليك، والمكروب المضيق؛ المعاني الكبير 2، 793، 794.

<sup>(3)</sup> الكتابة والتعريض، ص 129.

<sup>(4)</sup> حنفي شرف، التصوير البياني، ص 237.

أصحابها وتحولت إلى أسلوب مباشر، فإن «الوصف المساشر يضعف الدلالة؛ وهو دون الصور الإيحائية ابًا كان مظهر الإيحاء... (1).

فقدت كثير من صور الكنايات قيمتها الدلالية بفعل بُعد العهد بيننا وبين الفترة التي قيلت فيها؛ بحيث أصبحت لا تلبي الغاية التي تقال من أجلها، وهو أمرٌ تنبه إليه كثير من الدارسين إن «كشيرًا من الكنايات لم يعمد صالحًا في وقتمنا الحاضر برغم جماله وصلاحيته للزمن الذي أنشئ فيه؛ كقول الشاعر:

> وما يك في من عيب فإني جبان الكلب مهزول الفصيل وقول الآخر يصف كلبه:

يكاد إذا أبصر المضيف مقبلا يكلمه من حبه وهو أحجم (<sup>(2)</sup>

وقد يكون للتحول الذي حدث في حياة الناس أثر في أن فقدت تلك الصور جاذبيتها، فأصبحت الكتابات عن المعاني تقتضي صوراً تمتاز بالجدة والطرافة، هذا إذا أضفنا إلى ذلك أن حيويته وقدرته على التأثير ترتبط بجملة أمورا أهمها انبشاق التعبير من أعماق الذات وتميزه بالجدة والابتكارا فالمجازات البالية أو المبتدلة لا تثير فينا أي شعور يتسجاوز المعنى المجرد... ع(3). وقد تكون قيمة أمثال تلك الكنابات لا تتعدى الجانب التاريخي للخطاب الأدبي باعتباره كان ولا يزال أصدق معبر عن أصحابه على أقل تقدير.

لم يهمل الدارسون العناصر المكونة للصورة الكنائية باعتبارها لوثًا «من السوان الحيال عُني بها نقاد العرب وعرَفوا لها مكانتها في الإيضاح والتاثيره (4). وكان أن عولوا في ذلك على جهود علماء النقد والبلاغة القدامى، وأيضًا ما أنجزته الدراسات البلاغة الغربية في العصر الحديث، وأدركوا من ذلك أن هذا التعبير يستعين في إبراز المعاني النفسية والمجردة بالأشياء التي تقع عليها الحواس، فيحدث هناك ثمثل لتلك الافكار والاحاسيس والمشاعر النفسية بالأشياء المحسوسة، وذلك من خلال التجربة الأدبية للأدب، والتي تعد الصورة الكنائية وما تحمله من عواطف وأفكار الجزء الهام في بنائها الكلي.

<sup>(1)</sup> محمد غنيمي هلال، النقد الأدبي الحديث، ص 53.

<sup>(2)</sup> احمد أحمد بدري، أسس النقد الأدبي عند العرب، ص 532. أليت لأبن هرمة كما في مفتاح الملوم، ص 406، والإيضاح، ص 369، والمعباح ص 151. وأعجم: أخرس. وموج أهجم: ليس له رشاش ولا صدت.

<sup>(3)</sup> نحو منهج جديد في البلاغة والنقد، ص 280.

<sup>(4)</sup> أسس النقد الأدبي عند العرب، ص 529.

ولا بد من التأكيد على أن الشاعر لا يحتفظ بكل التجارب التي مر بها، وإنما ترتسم في ذاكرته تلك التي تُلح دائمًا على الحضور في وجدانه وفكره، وهو ما عبر عنه بعض الباحثين بقوله: «وليس يعني هذا كله أن الشاعر يحتفظ بكل ما رأى وما سمع، وإنما المعقول أنه يحتفظ بالتجارب ذات القيمة الرمزية على حد تعبير إليوت. إن الذاكرة تلع على بعض التجارب دون بعضها الآخر؛ لأن الشاعر يراها فياضة بالدلالة التي يحاول فضها بأن يقدمها إلى الوعيه(1). وهو إذا احتفظ ببعض تلك التجارب الجه إلى خياله – وهو أهم عنصر مكون للصورة الكنائية – يبحث فيه عن صورة يجسم بها مضمون أو محتوى تلك التجربة، وما تحمله من أفكار وصواطف وانفعالات؛ فالبحتري وهو يصور صراعه مم فريسته في بيته القائل:

فأتبعنها أخرى فأضللت نصلها بحيث يكون اللب والرعب والحقد

تراه استعاض عن ذكر القلب - وهو مكمن لكل ما ذكره - بما يدل عليه، وبما يؤدي إلى تهويل الأمر في نفس المتلقي، وإحداث الأثر فيه، مما يجملنا نحس إزاه ذلك بالألم والفجيمة تارة، وبالرأفة والشفقة تارة أخرى.

إن فاعلية الحيال وقوته تظهر في هذا الجمع بين دلالات الألفاظ الكونة للصورة الشعرية، وهي: اللب والرعب والحقد، وكلها دلالات رامزة للقلب باعتباره مصدرا لها، ولا شك أن الطعنة إذا أصابت القلب ذهبت بكل تلك الاحاسيس الفياضة، والتي من المرجع أنها أحاسيس إنسائية، ولا نظن أنها ضرائز حيوانية؛ لذا فهي من إسقاطات الشاعر على معاتيه.

ولم يفتأ اللارسون يؤكلون قيمة الخيال باعتباره مكونًا للمسورة – التي تعتبر الكناية إحدى وسائلها – بقولهم: «وعلى هلا يكون الخيال هو المنبع الحسب لتكوين وسائل الصورة الأدبية، فيختار به الأدبب الألفاظ التي تناسب المعنى وإيقاعها وانسجام حروفها المتلائمة مع العاطفة، ثم يؤاخي بين هذه الألفاظ ويضع الحيال أيضًا –كل لفظ في مكانه ثم يورع العبارات توزيعًا يُحدث نغمًا يتفق مع الغرض العام من الصورة... ع(2). وقد تكون في تلك الصورة التي رسمها امرؤ القيس بعض عما حققه الحيال من الوظائف المالكة، وهو قوله من قصيدة:

<sup>(1)</sup> مصطفى ناصف، الصورة الأدبية، ص 33.

<sup>(2)</sup> علي علي صبح، الصورة الأدبية تأريخ ونقد، ص 132.

ظللت ردائي نوق رأسي قاعدا أمنى على التهمام والذكرات يبتن على ذي الهم معتكرات بليل التسمام أو وصلن بمثلب مقايسة أيامها نكرات(1):

أحد الحصا ما تنلخى عبراتي

فأما العبارات المناسبة لهذا الموقف التسمويري المحزن فهي: العبرات، والتهمام، وهو من الهم، والذكرات، وهو ما يتذكره الإنسان فيفيض فؤاده أسى وألمًا، وتعداد الحصى، وهو فعل لا إرادي وعبثي في نفس الوقت، وكل تلك الألفاظ تبرز هذا الموقف الدرامي المشحون الذي يضطرم في مخيلة الشاعر، وهمو مشوب بعاطفة تطفح بالتأثر والحزن. وأما الأصوات التي تجسم الموقف الدرامي، وتأبي أن تظل حبيسة نفسه فسهي: احتواء القافية على حرف المد في اعبسراتي، ومعتكرات، ونكرات، وكأنها تعكس أنينه المدُّج عن شعوره بالتحسر والألم.

وأما المؤاخاة بين الألفاظ ووضعها في مكانها المتاسب، فتظهر فس الوحدة العضوية للصورة التي تحققت بفضل التوزيع المحكم للجمل مثلما نجد في الجملة الاعتراضية: وردائي فوق رأسي قباعدًا). فالأصل في التعبير: •ظللت أعد الحيصي، وهي الصورة الكنائيَّة الرامزة لأصطراب الشــاعر وغيابه عن الوعي لحظة تذكره لأحبــته، وليست هي الجملة الاعتراضية الوحيدة في الأبيات، فهناك جملة أخرى هي: العني بليل النمام،، وهذا بعد أن قبال: وأعنى على التهميام والذكرات. . . البيت، وقبد أفاد كل ذلك في توزيم العبارات في البيت توزيعًا من شأنه أن يخدم الإيضاع الداخلي، وأيضًا القافسة باعتبارها مصدر النغم الموسيقى، فلا نكاد نعثر في الأبيات المذكورة على أي خروج على قواعد النظم على أقل تقدير. ولا شك أن جميم تلك العناصر قد تضافرت وتشابكت في إبراز النجـربة الشعرية الحـزينة التي تلونت بلون من الكآبة، وقد لعب الحـيال دورًا كبيرًا في اجتماعها وتوافقها مع الجو العام للأبيات.

وقد يكون من فضل الحيال في التصوير إبانة الدور الذي يلعبه التشخيص -Personi fication في جعل الصورة تموج بالحياة، وترفل معانيها في حلة أشبه بحلل الأدميين في تجسيد المعانى، ووالتشخسيص هو أرقى أنواع الحيال، وصورته إنسانية من أنواع الصور، فهـو يجسد المعنى ويبعث الحياة في الصلب الجمامد، ويوجد الرمـوز للمحمـوسات، ويجسم الأفكار التي تتخــايل من وراء الصور، وتقوم الحيوية فيه مــقام البرهان العقلي،

<sup>(1)</sup> راجع الديوان، ص 78، 79 قوله: «ظللت ردائي فنوق رأسي» أي لما فشيئت الديار فوجدتها صافعة. متغيرة قعمدت متتكراً باكياً ما تنقضي دمومي، وقوله: قامد الحسمى يصف أنه كان يعبث بالحصى ويقلبه بين يديه، وهو من فعل للحزون المتحيرة الديوان، ص 78.

وهو الدليل الوجداني الناطق الدي لا يعرف إلا الشحور، وغيرها من خصائص التشخيص...ه (1). وبمعنى آخر: هو الجانب التصويري الأدبي الذي يتزج فيه الأدب باعتباره نشاطًا فكريًّا بالجوانب الإنسانية المختلفة، حينما تسبغ على الأفكار الصفات الإنسانية التي صهدناها في الإنسان الكائن الحي. وهو إذا أردنا أن ندرسه انطلقنا من دعائمه الأساسية التي يقوم عليها؛ فالتشخيص «يعتمد على دعائم أساسية في حيويته، وهي: اللون والشكل والحركة، عما يزيد الصورة الأدبية روعة وسحراه (2).

ومن أمثلة اللون في التشخيص الكنائي قول الشاعر:

إن في ثوبك الذي المجد فيه لضياءً يزري بكل ضياء(3)

فقد جعل المجد كله في ثوب الممدوم، كناية عن جعله مختصًا به دون غيره للملاقة القائمة بينه وبين صاحبه، وقد علم من عَـجُز البيت كيف ازدان الممدوح بلون الضياء، وهو من قبيل الإشراق، فصار بذلك يشع بنوره على الناس، وفي ذلك كله تشخيص يزيد الصورة الكنائية بلاغة، ويضفى عليها حسنًا ورونقًا.

وأما الشكل (4): فمن أمثلته قول الله تعالى في سورة القمر: ﴿ خُنُهُا أَلْهَارُهُمْ... ﴿ ﴾ [القمر]، قال الزمخشري: «وخشوع الأبصار كتابة هن الذلة والانخدال؛ لأن ذلة الملليل وعزة العرزيز تظهران في هيونها هاه (5). فقد شخصت الأبصار، وصارت كالتي تعقل فسمع وتدرك وتعي، فيظهر هندلذ خشوهها جراء إحساسها بالذلة والحسران، هذا إذا أضفنا إلى ذلك أن الحشية قد تكون من جميع الجوانع، وخاصة إذا وقر في النفس ما كان دافعا إليها، وقد أوجزت الآية الكريمة المعنى من خلال تشخيص الشكل الذي بدت عليه الأبصار.

<sup>(1)</sup> المورة الأدبية تأريخ وتقد، ص 126. (2) الصورة الأدبية تأريخ وتقد، ص 126.

<sup>(3)</sup> جواهر البلاغة، ص 279. البيت للمتنبي في ديوانه بشسرح البرغوقي 1، 158، وهو من قصيدة نظمها بعد أن طلب إليه كافور أن يذكر داراً بناها بإزاء الجامع الأعلى على البركة ومطلعها:

إنما التهنعات للأكفاء ولمن يدنى من البعداء

راجم ديواته بشرح البرقوقي 1، 156.

<sup>(4)</sup> الشكل يقابل مصطلح Forme وهو في اللسانيات أو في المعجم يقشرب من معنى التركيب، وهو يقابل المضمون والمعنى في المفهوم التقليدي:

<sup>&</sup>quot;En linguistique comme dans le vocabulaire général, le mot forme est polysémique sans l'acception saussurienne, le terme forme est synonyme de structure et s'oppose substance. Dans une acception traditionnelle le mot forme s'oppose contenu, à sens"

Jean Dubois, dictionnaire de linguistique, larouse, France, 1969, P 222.

<sup>(5)</sup> راجع الكشاف 6، 55.

وأما الحركة: فمن أمثلتها قول أبي نواس في المديح:

فما جازه جود و لا حل دونه ولكن يسير الجود حيث يسير<sup>(1)</sup>

فصور الجود على هبئة الكائن الحي المفعم بالحياة، والذي يرحل ويرتحل في أي مكان سار فيه هلا الممدوح، وكأنه أصبح رهن إرادته، وبذلك فإن التشخيص قد أغنى عن التصريح بما عليه هذا الممدوح من كرم مسلارم له. ويرى الدارسون أن التصوير بمكن النظر إليه في ضوء المستويات التي يتم تشكيل الصورة من خلالها، وهم – يقصدون هنا النظر إليه في ضوء المستويات التي يتم تشكيل الصورة من خلالها، وهم – يقصدون هنا اللغة الشعرية التي لا تعني أنها حروف وكلمات، بل أيضاً أفكار، "وعلى ذلك تكون الصورة الادبية هي الإلفاظ والعبارات التي ترمز إلى المعنى، وتجسم الفكرة فيها، أو بي ملكول اللغظ الحسي، (2). فإذا ما أردنا دراسة تلك اللغة أو الصورة انطلقنا من المستويات التي يتحرك الشاعر عليها وهي: «1 - مستوى الجملة، 2 - مستوى السياق. 3 - مستوى المورة المورة - المورية المنافر، المورة المورة المنافر، المورة المنافرة منافر المنافرة والمنافرة المنافرة الم

ونحن إذا أردنا - في نهاية المطاف - أن نجمل العناصر الهامة المكونة للصورة والتي استخلصناها من جملة من الآراء، قلنا إنها تتسمثل في: اللفظ المفرد، والجملة أو السياق أو العبارة، والإيقاع الموسيقي، والتصوير الذي قد يكون من وسائله الكناية (5).

<sup>(1)</sup> جواهر البلاغة، ص 279.

<sup>(2)</sup> الصورة الأدبية تأريخ ونقد، ص 4.

<sup>(3)</sup> تحو منهج جديد في البلاغة والنقد، ص 241. يرى بعض الدارسين «أن الصورة الشعرية تفرض دراسة العناصر الآتية: 1- اللفظة .2- العبارة .3- الإيقاع . 4- التصوير، والصورة الشعرية إنما تنهض بهذه المناصر مجتمعة ولا تنهض بأي منها على حدة؛ محمد بركات حمدي أبو علي، فصول في البلاغة، ص 281.

<sup>(4)</sup> قصول في البلاغة، ص 241.

<sup>(5)</sup> إن تلك المناصر هي منابع الصورة الأدبية، ومنها:اللفظ الفصيح، والحيال بالتواهم، والموسيقى بالتواهها المختلفة، والنظم والتأليف، والصسورة الجزئية... واجع علي صليع الصورة الأدبية تأريخ ونقد، ص 164، 165، 166.

إن فاعلية السياق تظهر في تضافره مع بقية العناصر المكونة للمعنى العام، كما يظهر ذلك في بيت كثير:

## مجانيت عني حين لا لي حيلة وخلفت ما خلفت بين الجوانع

فإنه عندما أراد وصف ما يلاقيه من صدود حبيبته، حيث لا يملك خلاصًا عا هو فيه، صور ألم الصبابة في نفسه بقوله: «وخلفت ما خلفت» صفضلاً الإياء والإشارة على التصريح؛ فكان جميع ما ورد في السباق من ألفاظ مثل لفظ اتجافيت»، وقوله: «خلفت ما خلفت» وما يحمله من دلالات إيحاثية، ومجيء ذلك كله موزعًا توزيمًا دقيقًا بين صدر البيت وعجزه كاشفا عن الحالة النفسية الكئيسية للشاعر، وقد جاء ذلك التصويسر متناميًا من أول كلمة في البيت إلى آخر لفظ فيه.

وأما الإيقاع الموسيقي: فتبدو قيسمته التصويرية كما في قوله تعالى: ﴿... فَغَشِهُمْ مِّنَ النَّمْ مَا غَشِهُمْ مَن النَّمْ مَا غَشِهُمْ ﴿كَ ﴾ [طه]، وهو في هذا التجانس الصوتي المتشمل في ترديد أصوات العين والشين والياء والهاء والميم في الآية الكريمة؛ بحيث استسعين به على تصوير هول المصيبة بالإيحاء الذي نحس بوقعه في أنفسنا حتى لترتعش فرائصنا من جرائه.

ويظهر ذلك الإيقاع في الشعر، كما في قول أبي تمام<sup>(1)</sup>:

## ما لی رأیت ترابکم یبس الثری ما لی أری أطوادکم تتهدم

إذ تجد ترديد صوتي الكاف والميم في «ترابكم»، وهو في الصدر، وفي «أطوادكم»، وهو في الصدر، وفي «أطوادكم»، وهو في العجز، كما تجد ذلك الترديد الصوتي عثلاً في أصوات الراء، والآلف المقصورة في «الثرى»، وهو في صدر البيت، وفي لفظ «أرى»، وهو أيضًا في عجز البيت، هذا إذا أضفت إليه الإيقاع الداخلي للبيت.

وأيضًا التصوير من خلال الكناية في قوله: فيبس الثرى، كناية عن تنكر ذات البين، وتهدم الأطواد، كناية صن خفة الحلوم وطيش العقول<sup>(2)</sup>. وهذا المستوى المتصويري كثيرا ما يحتاج في تجليه إلى الجانب الموسيقي؛ لأن فالموسيقى في البناء التصويري عنصر يضيف إلى الصورة بعداً آخر، ويقوي من شأن التصوير والإيحاء، ويعطى للصورة ملاقا

 <sup>(1)</sup> فنون بلاضية، ص 163. الثرى: الأرض، والسندى، والتراب الندي. أطوادكم: الجسيل العظيم الملاهب صعدًا في الجسو، ويشبه به غيره من كل مسرتفع أو حظيم أو راسنغ؛ وفي التنزيل العزيز: ﴿... فاتفكل فكان كُلُّ فران تحققُوه أضعيم ﴿ كَالْ العراء] راجع المعجم الوسيط 2، 569. والبيت في الديوان 3، 199.

حاصًا، ولونًا متميزًا لا يشوفر لها بدون هذا العنصره (11). وكانه بذلك يزيد في إضفاء لون من الحياة على التمصوير، فيمنحه حركة وإيقاعًا وأبعادًا إيحاثية، خماصة إذا كانت الصورة شعرية منتظمة داخل أوزان وتفعيلات.

وإذا كان بعض الدارسين يفضلون دراسة الصورة من خلال ما يصطلحون على تسميته بد: الحسجم، والشكل، والموقع، واللون، والحركة، والطعم، والرائحة (ألف الاختلاف بسينهم وبين غيرهم لا يتعدى نوع المصطلحات التي يطلقونها، فهم يريدون بالحجم مثلاً الصورة جزئية كالكناية، باعتبار أن هناك صوراً أخرى كلية، وهي النص أو القصيدة. كما يريدون بالشكل ما عبر عنه عبد القاهر الجرجاني بالمعاني الأول المفهومة من أنفس الألفاظ، وهي المعارض والوشي والحلي وأشباه ذلك، التي تقوم مقام الدليل في قولك عن الرجل إنه مضياف في التعبير الكنائي: جبان الكلب مهزول الفصيل (3). ويريدون بالموقع البعد المعنوي الذي ترمز إليه الصورة، ولتكن الكناية كالحالة النفسية، أو الواقع المحسوس أو النموذج البشري، وأما الطعم والرائحة: فمن النادر أن نجد الصورة تمغى بهما.

وتلعب العاطفة دوراً اساسيًا في حيوية الصورة وديناميتها؛ بحيث يندر أن تتوفر على عامل الإثارة والتأثير إذا افتقدتها الصور أو خلت منها، فإذا الحال الحيال عنصراً اساسيًا في بناء الصورة، فإن العاطفة عنصر أساس لفاعلية الصورة وحيويتها، وإنما نجعل العاطفة ضرورية لفاعلية الصورة وحيويتها، ونجعل الحيال عنصراً اساسيًا في بناء الصورة؛ لأن العاطفة يمكن أن نحسها في بناء تقريري (4). وبذلك فإن مجالها التعبير المجازي وما يتصل به من صور كالكنايات، وأيضًا التعبير بالحقيقة، أو أنها عما يجب أن يتسم به كلُّ كلام معبَّر عما يختلج في النفس تعبيراً صادقًا ومؤثراً.

إن العاطفة ترتبط بالخيال باعتباره أصل الصورة، فتزرع فيه الحيوية والنشاط، وتتحول به من مجرد أحاسب وأخيلة جاملة إلى أرواح وأشباح وظلال؛ فأهميتها إذن اتكمن في أنها تجمع الخيال أكثر نشاطًا وحيسوية، وتمنحه قدرة علمي استجلاء روح الأشبياء

<sup>(1)</sup> الصورة في شعر بشار بن برد، ص 83، نقلاً عن نحو منهج جديد في البلاغة والنقد، ص 243.

<sup>(2)</sup> الصورة الأدبية تأريخ رنقد، ص 166، 167.

<sup>(3)</sup> دلائل الإعجاز، ص 204.

<sup>(4)</sup> نحو منهج جديد في البلاغة والنقد، ص 269.

وحقائقها، والنفاذ في أصماقها، وبذلك ترفد الصورة بمزيد من الفاطية، عاله الأثر الكبير في المتلقي الأن ولقد ظل الشعر العربي مرتبطًا بالماطفة التي تتفاوت في القصيدة أحيانًا بين القوة والفسعف، والسمو والضعة، وهبو ما جعل النقاد يلاحظون ذلك، ونقاد العبرب يُطلقون على مثل هبلا الشعر الذي قلّت فيه العاطفة أو اتعدمت - أنه قليل الماء والرونق، يريدون أنه ضعيف الحيوية لا يبعث في النفس نشاطا ولا بهجة؛ إذ أن الحيوية الدافقة والنشاط والبهجة من آثار العاطفة والوجدان ... ه (22).

ومن البين أن قياس الصورة الأدبية -كالكناية - ببعض المعايير الخلفية من شأنه أن يجعلنا نحس بقلة أو وضياعة عاطفته، مثال ذلك ما لاموا فيه أبا الطيب المتنبي حيث مقول:

وإني على شغفي بما في خمرِها لأصفُّ عمَّا في ســراويلاتها وهذه كناية عن النزاهة والعفة إلا أن الفجور أحسن منهاه(3).

فعندما تضاءل البعد الإيحائي الرامز في الكناية والذي يُلجأ إليه للستر والإخفاء غلب جانب التصريح فيها على غيره من الجوانب، وتحولت إلى حقيقة بعد مجار، حتى قال الصاحب ابن عباد: فكان الشعراء يصفون المآزر تنزيها الالفاظها عماً يُستشنع، حتى تخطى هذا الشاعر المطبوع إلى التصريح، وكثير من العهر أحسن عندي من هذا العفاف، (4). ويذلك تهافت عاطفة الشاعر لكونها لم تسر في شرايين الصورة سريانًا يجمها السعرة، ويحدها بالقوة التي تبقي على بعدها الإيحائي.

وقد يكون من أسباب قوة العاطفة مجيشها صادقة ومعبرة عما يجيش به وجدان صاحبها، بحيث تأخذ وضعها الحقيقي في الصورة - الكنائية - باعتبارها أساساً للتجربة الشعرية، والتسجرية عمادها الاحاسيس والعسواطف وما يتميز به المبدع مسن روح شفافة تتأثر للمسواقف وتنفعل لها ا فالشاعر عند التصوير يندمج في الاشياء ويُضفي عليها مشاعره، وقد قبل في هذا المعنى إن الفنان يلون الاشياء بدمه (5).

<sup>(1)</sup> نحر منهم جديد في البلاغة والتلد، ص 269.

<sup>(2)</sup> أسس التقد الأدبي عند العرب، ص 509.

<sup>(3)</sup> المثل السائر 3، 71.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق 3، 71.

<sup>(5)</sup> مز الدين إسماعيل، الشمر العربي المناصر، ص 127، نقلاً عن: تنمر منهج جديد في البلاغة والتقد، ص 270.

وقد أجاد الفرودق - أيّما إجادة - عندما حقق تلك القيمة الفنية، فغلف معناه - وهو في رئاء امرأته - بغلاف من الحزن والأسى، تصوره عواطف ومشاعره المساججة والملتهة من جراء المصاب الذي ألمّ به 1 قال:

وهذا حُسن بديع في معناه، وما كني عن امرأة ماثت بجمع أحسن من هذه الكناية، ولا أفخم شائًا،(1).

وقد تكون قوة العاطفة عائدة إلى قدرة صاحبها على تنويعها بحسب المعاني التي ينقلها عسر الصور؛ فإن العواطف قد تكون مستعصية على صاحبها تارة، وقد تكون قريبة سهلة الانقسياد تارة أخرى؛ «ومعنى هذا أن الشاعر المتنوع العاطفة أفضل من غير المتنوع؛ لأن هذه الاغراض الشعرية تنبع من عواطف مختلفة، فستنوعها ينبئ عن تنوع هذه العواطف»(2).

وقد تتغلب بعض العواطف على شاعر من الشعراء فيشتهر بها، مثلما هو شأن الخنساء في رثاء أخيها صخر، بحيث صورت لوعشها، وما ألمَّ بها من خلال عاطفة مسحونة بالآلم والحسرة، ورغم ذلك فقد فضَّلت أن تلوذ بالسعبر خير من أن تفعل بنفسها ما تفعله بقية النسوة؛ قالت الخنساء:

ولكنِّي رأيتُ الـمـــبر خيرًا من النعلسين والرأس الحليسة ومن رحْض الغراب إذا تنادَى دحاةُ الموت بالكأس الرحيق<sup>(3)</sup>

وقد كَنتُ بالنَعلين والرَّأْس الحليق عما تفعل المرأة بنفسها إذا فقدت عزيزًا عليها من تحليق الرأس وضرب بالنمال، فجعلتنا بذاك نشاركها آلامها ونشعر ممها بوقع الآلم على نفسها، ولا شك أن عساطفة الرثاء لم تغلب على شاعر من العربيـة أكثر مما غلبت على الخساء التى ظلّت تبكى أخاها إلى أن أصيبت بالعمى.

 <sup>(1)</sup> المثل السائر3، 71 دمائت المرأة بجمسع (مثلثة): أي طداده، ولم أحسر طبهما بديوانه، والجسفن: همد السيف ونحوه، المثايا جمع منية.
 (2) أسس النقد الأدبي هند العرب، ص 507.

<sup>(3)</sup> كتاب الماني الكبير 3، 1197. قال ابن نتية: «كانت المرأة في الجساهلية إذا ملت ورجها حلقت راسها، وأخلت نعلي ورجها فللتهسما في عنلها وضريست بهما وجههسا، وإذا لم تكترث المرأة بموت ميشها نشرت شمرها في مائم، فتقول: «العسر خبيرٌ من أن ألمل فعل تلك أو فعل هذه. والرحض: الغسل ايقال: رحضت الثوب إذا فسلته، والفراب: الشعر الأسود، ومنه قبل رجل فريهب إذا كان أسسود الشعر ولم يشب، ودهاة الموت: النواتم، وكن يدعون بالحمر إذا نُحن؛ ليكون أشط لهن وأبسره الماني الكبير 3، 1197، 1198.

وإذا كانت العاطفة لها تلك الأهمية، فإن بعض الدارسين جعل العسورة ثمرةً من شارها. «ومن هنا نفهم ما دار حول العبورة الأدبية في أنها ثمرة عاطفة الأدبيب الحاصة وما يشعر به في نفسه إذاء الأشياء بعد أن تمتزج بمشاعره، وما يضفيه عليها من حالاته النفسية الوجدانية»<sup>(1)</sup>. وهو ما جمعل أحمد الشبايب يشترط بعض الشروط الواجب توفرها في العاطفة بحيث إن العبور تختلف وفقاً لاختلاف العاطفة؛ قال: «أن تختلف العبورة باختلاف العاطفة؛ قال: «أن تختلف وجمال العبور، والإيجاز فيها، وإن كانت عميقة تتصل بأسرار الحياة وأعماق النفس تطلبت الجزالة والعسور للحكمة، وإن كانت العاطفة طريفة انتفت التفصيل والبسط وتعدد الصورة.).

فمن أمثال العاطفة العميقة الكنابة عن الموت باصفرار الأنامل في قول الشاعر: وكل أناس سوف تدخل بينهم دويهية تصفر منها الأنامل

يعني الموت، فعسير عنه باصسفرار الأنامل؛ لأنها تصسفر من الميت، فكأن اصسفرارها ردْف،(3).

ومن العناصر المكونة للصورة الإيحاء الذي ديمثل قيمة جوهرية في الشعر، فالتسعبير الإيحائي أعمق تأثيراً في النفس وأشد علوقًا في اللهن من التعبير التقريري المباشره (4). ومعنى ذلك أن الإيحاء يتولد بالعدول إلى المجاز، وهو أمر قد تضطر إليه دواع عديدة من أهمها ما ذكره إيراهيم أتيس - على سبيل المشال: «توضيح الدلالة، ويكون ذلك عندما تتقل الدلالة من مجال المعاني المجردة إلى مجال المعاني المحسوسة بالرؤية والسمع واللمس والشم، فيسهل إدراكها، ونقل الدلالة بهذه الطريقة شائع لدى المبدعين من الشعراء، والموهوبين من أرباب الغن، ومن ذلك قول الشاعر:

الاسلوب الكتائي، ص 231، 232.

<sup>(2)</sup> الصورة الأدبية تأريخ ونقد، ص 144.

 <sup>(3)</sup> الصناعتين، ص 387، والبيت للبيد، راجع المعاني الكبير 3، 1206. البيد بن ربيعة، وفاته سنة إحدى وأربعين (٤١عـ) وصمره مائة سنة وسبع وخمسون سنة، نهاية الأرب 3 ، 70.

<sup>(4)</sup> نحو منهج جديد في البلاقة والتقد، ص 273.

## وذي رَحِم تَلَّمْتُ أَطْفَارَ صَعْنه بحلمي عنه وهو ليس له حلم<sup>(1)</sup>

وأعلى درجة من وضوح الدلالة بالنقل من المجردات إلى المحسوسات يكون في الكنايات؛ كأن يكنى عن الكرم بكثرة الرماد، وهن المتذلل بإراقة ماء الوجهه(2). وليس معنى ذلك أن تحور العسورة الكنائية، وهي إحدى أنواع المجار على البعد الإيحائي في جميع الاحوال؛ فإن بعضًا منها ربما افتقرت إليه، من مثل قول القائل:

وكان ما كان بما لستُ أذكرُه ﴿ فَظُنَّ شُرًّا ولا تسألُ مِن الحَبِر

فاكثرُ هذا الكلام كنايات<sup>(3)</sup>؛ قال الثعالبي: "فهو كناية كالتصريع<sup>4).</sup>. وما ذلك (لا لانها فقدت الدلالات الإيحاثية، فتحولت في ذهن المتلقي إلى مجرد حقيقة من الحقائق التي لا تحتاج إلى تأمل وتفكير.

ومعلوم أن النقد الحديث - وخاصة أصحاب المذهب الرمزي - كثيراً ما كان يؤاخذ البرناسية لما كانت تبديه من وضوح ومباشرة. ومثل ذلك ما أخله الشاعر «ما لا رميه» زعيم الرمزية الثاني على البرناسية التي تسرف في الوضوح والصراحة في قوله: «إن البرناسيين يتناولون الشيء كله، ويظهرونه كله، فيضقفون بللك صحر الحفاء، ويسلبون الذهن نشوة الطرب التي ينشؤها فيه اعتقاده بأنه يخلق (<sup>(2)</sup>).

وفي الأدب العربي صور كثيرة انعدم فيها الإيحاء الذي تحمله دلالات الآلفاظ والعبارات، حتى غدا انزياح العبارات لا يهؤدي وظيفته في الحفاء والستر اكما هو الشان في الكناية في قول القابل:

«وما نلتُ منها محرّمًا خيرَ انني إذا هي بالت بُلتُ حيثُ تَبول،(6)

<sup>(1)</sup> الفين: يكسر الفياد الجقد الشديد.

<sup>(2)</sup> دلالة الألفاظ، ص 160، 162، ثقلاً عن فريد عوض حيدر، علم الدلالـة دواسة نظرية وتطبيقية، ص65.

<sup>(3)</sup> الصناعتين، 409 والبيت في «المنتخب من كسنايات الادباء وإشارات البلغاء»، ص 11، 12. و قد نسبه لابن المنز بإبدال دوكان» به «فكان» و«فظن شراً» به «فظن غيرا».

<sup>(4)</sup> الكناية والتعريض، ص 71.

<sup>(5)</sup> التصوير البياني، ص 238.

 <sup>(6)</sup> المناعثين، ص 410. ورد الشطر الأول منه في كتساب اللشخب من كتابات الأدباء وإشسارات البلغاء،
 ص 11:

وما نلتُ منها محرًّما غير أنَّي البُّسل بــُسامًا مِنَ الثغر الطَّجا

وقد نسبه لابن ميادة.

فهانه عندسا أراد الكناية عن الجسماع أتى بما هو أفظع منه، وأبشع وأذهب بدلالة الإيحاء، وبذلك قلل من شأن العدول إلى المجاز الذي قــد يكون بسبب الممنى الحقير أو المنحط، أو الذي يُتحفظ من ذكره لموانع دينية أو أخلاقية أو اجتماعية كما هو الشأن في الست السابق.

. ومن المؤكد أن العلمساء قديمًا وحديثًا يكادون يتسفقون على قيمسة الإيحاء في الخطاب الادبي وعلى تأثيره الفسمال، •وقد أجسمع النقادُ وعلماء البسلاغة قديمًا وحسديثًا على أن الإيحًاء أفوى أثرًا في النــفس من التعــريح، وأن المعنى الذي ينتــهي إلى المتلقي بعــد مجاهدة النفس وكمد الخاطر وإعمال الفكر والشعبور وتقلبهما على وجوههما المختلفة تكون أمكن في النفس وأعظم أثرًا فيهـا، وأقوى ارتباطًا بها. . . ا<sup>(1)</sup>. ولشدما يعجب المره بدلالات الإيحاء في قــول رسول الله ﷺ: (مَنْ وقاءُ الله شر ما بين فكُّـيه ورجليه دخل الجنة)(٤٤ بحيث لم يصرّح باللغو، وفعل الزنى، وكنّى عن ذلك بما يدل على ان ترك الآفتين عــاقبتــهما الجنة بأســلوب يغلب عليه الإيحاء. وفي القــرآن الكريم كنايات مَعْسَمَة بالإيجاز والإيحاء من مسئل قوله تعالى: ﴿... فَلَمَّا تَفَشَّاهُا ... ﴿ إِلَّاعِرَافَ} وقوله تعالى: ﴿ ... وَلَدُ الْعَمْنُ يَمْعُكُمُ إِلَىٰ يَعْدِرِ ... ۞﴾ [النساء] وقوله تعالى: ﴿ ... هي رَاوَدُنِّي عَن نُفْسِي ... ﴿ إِيوسَفَ } وكلها كنايات عن الجماع، قال الشعالبي معقبًا على ذلك: " فسبحُــان الله ما أجمع كلامه للمحاسن واللطائف، ومــا أظهر أثر الْإعجاز على إيجازه وبسطه في معناه ولفظهه(3). ولعل مَردّ تلك للحاسن الظلال الإيحــائية التي تئير في أذهان الناس المعاني فتجعلها تتداعى الواحدة بعد الأخرى، فتراهم بعدلذ مشاركين في صياغة تلك الدلالات بوجدانهم وبمشاهرهم أو بعقولهم، وهو منا يؤدي إلى اقتناعهم في نهاية المطاف.

وقد يكون من المبالغة أن نجمه بعضُ النقاد المماصرين ينظرون إلى صور المجار<sup>(4)</sup> المرسَل والكناية نظرة مخالِفة لما وطنًا أنفسنا عليه، بدعوى أنهما فأقلُّ قدرة من التــشبيه

<sup>(2)</sup> الكتابة والتعريض، ص 25. (1) الصورة الأدبية تأريخ وتلد، ص 171.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 29. (4) لعل هذه الفكرة تطابق ما يراه فلوغوارن، بخمصوص عدم قدرة الكناية على التصوير مقارنة بالاستعارة، قال في ذلك:

<sup>&</sup>quot;La métaphore est aisément repérable parce qu'elle introduit une image, alors que la métonymie ne fait image que dans certains cas particuliers relativement rares. Bien qu'elle soit moins frappante, il faut se garder de penser que la métonymie ne mérite pas un semblable degré une étude stylistique approfondie et systématique "Michel Le Guern, Sémantique de la métaphore et de la métonymie, larousse, Prance 1972, P 1004.

وأما بشأن وظيفة للجاز في إنتاج العبورة داخل النص، فطول اكاترين كلوميل هاج، وأن سانسبيء: "La synecdoque repose sur un rapport d'inclusion entre sens propre et sens figuré, la métonymie sur un rapport de contiguté, ces tropes sont beaucoup moins productifs que la métaphore "Fromillage, Anne sancier, Introduction à l'analyse stylistique, Gauthier, Villares, Paris, 1992, P 157.

والاستعارة في تقديم الصور الحسية المتفاعلة، ثم يردّون هذا إلى أن العلاقات في كل من المجاز المرسل والكناية عقـلية، أو أن الكناية في درجة دنيا من الإيحاء، فـهي قريبة من الإشارة في النقد الاوربي:(1).

وقد لا يكون من المفارقات المجيبة أن تجسمع الصورة الكنائية مع الصورة الاستمارية في بيت واحد، فتودي دورها في الإيحاء بشكل لا يقلّ أهميةً عنها؛ قال كثيرً: وضمرُ الرداء إذا تَبسَّم ضاحكا فلقتْ لضحكته رقابُ المال،(2)

فقوله اغمر الرداء وهو من كناية النسبة فيه انزياح عن التصريح لا يقل درحة عن قوله المستعارة المكنية. فنحن عن قوله الأواب المال، حيث أثبت للمال رقابًا، على سبيل الاستعارة المكنية. فنحن بعدئذ مع عدَّ الكناية من الصور التي تتوفَّر على دلالات إيحائية قد تفوق ـ أو هي في مرتبة ـ باقى الصور البيانية.

لقد رأى بعض الباحثين أن الإيحاء التصويري المتحثل في خاصية الحيال الموحي، وتكثيف العبارة وتركيزها، مما يجعلها مشحونة باكثر من المعنى الظاهر، وما إن تطرق ذهن المتلقي حتى تشير كل تداع وارتباط يؤدي إلى أفكار شبق تكمن وراء الألفاظ. إن الموسيقي والصورة أبرر مصادر الإياء في الشعر، لذا فالأبيات التي تحمل في ثناياها صورة موحية تندرج في نسق موسيقي موح تكون على درجة فنية عالية وذات أثر كبير في المتلقي . . . ه (3) وإذا كان الإيحاء من أهم مصادره الصورة والإيقاع الموسيقي، فإن أشد ما يتضح فيه ذلك هو مجيئهما في مجال الشعر أو النثر الفني، فيكون من عناصر الإيقاع حلى سبيل المثال –اللفظ، والعبارة، والتراكيب، والجناس، والطباق، والمقابلة، والمزاوجة، والتقسيم مع الجمع والتشبيه، والوزن والقافية (4). بمعنى أن الإيقاع باعتباره والمزاوجة، والتعسيم مع الجمع والتشبيه، والوزن والقافية (4). بمعنى أن الإيقاع باعتباره الشعر وحده، بل قد يتعداه إلى النثر على خلاف ما يعتقده بعض المحدثين؛ اوالإيقاع الشعرية من عوامل الربط بين الفراغات التي قد توجد بين أجزاء التصوير، أو الموسيقى الشعرية من عوامل الربط بين الفراغات التي قد توجد بين المعاصرين أصابوا عندما عدوا الإيقاع من عناصر الصورة؛ الاهميته ومن الماضرين أصابوا عندما عدوا الإيقاع من عناصر الصورة؛ الاهميته ومن المورة؛ المهيته ومن الماضرين أصابوا عندما عدوا الإيقاع من عناصر الصورة؛ الاهميته

<sup>(1)</sup> محمد إبراهيم عبد العزيز شادي، الصورة بين القدماء والمعاصرين، ص 97.

 <sup>(2)</sup> الصناعتين، ص 390، قال أبو هلال العسكري: الوفلان ضمر الرداء إذا كان كثير للعروف، الصناعتين.
 واكثير عزة، وهو كثير بن عبد الرحمن بن الأسود الخزاعي، توفي سنة خمس ومائلة نهاية الأرب 77، 3.

<sup>(3)</sup> نحو منهج جديد في البلاغة والنقد، ص 275.

<sup>(4)</sup> الصورة الأدبية تأريخ ونقد، ص 166.

البالغة في البناء العام للصورة، بيد أنهم تحدَّثوا عنه كما لو كان خاصًا بالشعر، وكما لو كان يتوقف بروزه على الدوزن والقافية، مع أنه من المسلَّم به أن للشر الفني إيقاصه وصوره، وإهساله يعني إهمسال أحد جناحي الأدب... والله تخلو الكناية من الإيقاع سواه أوقعت في الشعر أو الشرا فإن الصورة أشد ما تتطلبه وتستند إليه حتى يتودي دوره في الإيحاء الدلالي الرامز، مثلما نجد الجناس اللفظي بين «العماد» و«النجاد»، والصوتي بين «الألف واللام» في اللفظين المذكورين في قول الحنساه:

رَفِيعُ العماد طويلُ النجا دسادَ عشيرته امردا

وقد يكون الإيحاء أشد بروزاً عندما يتوالى الجناس الصوتي بشكل لافت ومؤثر؛ كما في قول الاعشى:

«فيا أخَوَيْنا من أبينا وأمَّنا الم تعلما أنَّ كلُّ مَن فوقَها لها»(2)

وذلك في الياء، في واليناه، والنون والالف وفي أمناه، والميم والألف في وتعلماه، والمهاه، والماه، في المهاه، والمهاه والألف في الفهاء والألف في الوقات يمكس هذا الصراخ الذي يريد أن يبلغه الشاهر الإخوته نساءً ورجالاً من بني البشر بأن مآلهم المحتوم هو المواراة في التراب.

إن أهم مصادر الصور الكنائية يتمثل في كونه لا يختلف عن مصادر صور البيان الاخرى كالمجاز والاستعارة والتشبيه، ولعلها تتمثل في الطبيعة وما تشتمل عليه من كائنات حيَّة وجامدة، وأيضاً الحياة الاجتماعية بصورها العديدة من عادات وتقاليد ونظم عيش ووسائل، عادةً ما يسخَّرها الناس في حياتهم اليومية للدفاع عن أتفسهم أو السيطرة على الطبيعة من حولهم، وقد يسلجاً الادباء للكنايات التي مصدرها الذهن، فيحوكون منها ما كان حسيًا إلى صور ذهنية، فمن أمثلتها العمور الطبيعية للكناية عن السيف بسليل النار في قول الشاهر:

«سَليلُ النار من ورق حتى كان أباه أوركَهُ السلالاء(3)

ولا شك أن السيوف قد قُلُتُ من النار بعسد أن ضُربت من الحديد، وقد أبى الشاعر أن يأخذ تلك الحقيقة كما هي في الواقع، وفضَل أن يصوخها صياغةً تطغى عليها المسحة

<sup>(1)</sup> الصورة بين القدماء وللماصرين، ص 68.

 <sup>(2)</sup> المعاني الكبير 3، 121 والبيت بديوان الأعشى، ص 215 ومعناه: «أي كل من فوق الأرض صائر إليها أي مقبور فيها» المصدر السابق 3، 1201.

 <sup>(3)</sup> البلاغة الواضحة، ص 127. السلال: مرض يصبب الرئة يُهزَّلُ صاحبٌه ويضنيه ويقتله.

الإنسانية الصرفة، بحبث جعل للسيف أبًا على غير العادة. ولعل أهم ما في الصور - ومنها الكناية - عندئذ لبس هو نسخ الحقائق، بل إصادة تشكيلها على نحو من شأنه أن يممن وعينا بالطبيعة وما تحتويه من أشياء، قولكنه لا ينقلها إلينا في تكوينها وعلاقاتها الموضوعية، إنه يدخل معها في جمل فيرى منها أو تُريه من نفسيها جنبًا يتوحمد معه بإدراك حقيقة كونية وشخصية معًا، ففي التجربة الشعرية ـ كما في بناه الصورة ـ تتنفس الذات والموضوع في اتحاد يعبد للرؤية الإنسانية مداها اللا محدوده (1).

ولعل أحسن ما يظهر فيه الاتكاء على الطبيعة في التصوير الكنائي الكنايةُ عن المرأة بالسرحة في قول احميد بن ثور:

تَجرَّمُ الهلوها لأن كنتُ مُسَمِرً جنونًا بها يا طولَ هذا التَّحرُّم وما لي مِن ذنب إليهم علمتُسه سوى أنني قد قلتُ يا سرحةَ اسلمي بل اسلمي ثم اسلمي ثمتَ اسلمي في شعر الله تَحسيًّات وإن لم تَكلَّم (2)

. . . وهم يقولون لامرأة الرجل: سـرحته، وإنما يكون ذلّك كناية إذا نظرت إلى أن دلالة السـرحة على المرأة دلالة عـرفية، يعنـي أنه اشتهـر عندهم هذا، وأنه روعي فـيه ظلّها، والراحة، والدعة عند الفم إليها. . . ، (3).

فهي كناية متولدة عن لون من الخطاب الاجتماعي الذي يعدل فيه عن التصريح بذكر المرأة مخافة أن يفتضح أمرها، أو يشيع خبرها، وقد حملت هذه الكناية دلالات إيحائية نفسية ذات طابع إنساني تمثل في الرباط الروحي الذي يجمع بين الرجل والمرأة باعتبارهما كائين يتوقان إلى التوحد والسكن إلى بعضيهما.

<sup>(1)</sup> الصورة والبناه الشعري، ص 33، نقلاً عن انحو منهج جديد في البلاغة والنقد»، ص 248.

<sup>(2)</sup> الأبيات بديوانه، ص 133، والعبملة 1، 311، وقد أتبشلت بعبد أن حظر عبير رضي الله عنه على الشعراء ذكر النباه.

<sup>(3)</sup> التصوير البياتي دراسة تحليلية لمسائل البيان، ص 418.

ورد في الشعر العربي ذكر السرحة على أنها شجرة عظيمة كانت بعكاظ، قال راشد بن شهاب: بذم يغشى المره عزي ورهطه لذًى السرحة العشياء في ظلُّها الأدم

السرحة: شجرة كانت بعكاظ يجتمعون عندها ويتحدثون في ظلها، وكنان الاهم يباع تحتها، ويروى «العشوا»، وهي الكثيفة الظل التي لا يبصر فيها لشدة سواد الظل» الماني الكبير 2، 806.

وأما الحياة الاجتماعية باعتبارها مصدراً للصورة الكنائية، فتبدو في كثير من الأشمار؛ كقول التغلبي:

وكلُّ أَنَاسَ قاربوا قيدَ فَحْلِهم ﴿ وَنَحَنَ خَلَمَنَا قَيْدَهُ فَهُو سَارِبُ ۗ

أراد أن يذكر حمزً قوَّمه فسلكر تسريَحُ الفسحل في المرعى والتوسيع له فسيه؛ لأن هذه الحال تابعةً للعزة رادفسةً للمتمّعة، وذلك أن الأعداء لعزهم لا يقدمون عليهم فسيحتاجون إلى تقييد فحلهم مخافة أن يساق فيتمه السرح<sup>(1)</sup>.

ومن ذلك نعلم كيف أن الشاعر استوحى معاني فخره من تسريح فحولهم في الكناية عن عزتهم ومنعتهم، فهم ليسوا كغيرهم عن يقبلون على تقييده، ولا شك أن الشاعر قد قابل بين حالين متضادين، وجمع بين عدم المنعة وبين الهيبة بطريق غير مباشر يعجز عنه التصويح.

إن الشاعر إذ يلجأ إلى الخيال في تشكيل الصورة، قد يضطره ذلك إلى الالتجاه إلى ذهنه ليقتبس منه صوراً كنائية يكون مصدرها ما يقوم في ذهنه من تجارب حياتية، ومن أمثلة ذلك:

### وكانَ ما كانَ بما لستُ أذكرُه فظنَّ شرًّا ولا تسألُ من الحبر (2)

وهو يُظهِر دورَ اللهن باعستباره مصدرًا للصسورة الرامزة التي تثير التسلامي في حقل المتلقى وحثّه على أن يصل بعد التأمل إلى المعنى المقصود(3).

لقد حاول بعض الدارسين تبين قيمة الصورة الفنية ومنها الكناية بمقارنتها بمجالات التصوير الاخرى والموسيقي، واستخلص من ذلك بعض التتاثج التي منها:

أ - إنها جميعًا صور تحاكي الطبيعة بما فيها أقوال الناس وأفعالهم. . .

ب - الجمال هو الغاية من هذه الفنون أولاً، ثم يلي ذلك الحير والفائلة. . .

ج - فنا التصوير في الشعر والموسيقى يتفقان في اعتمادهما على الصوت، بما يحوي من خصائص في الطول والقصر أو الشدة واللين...

د - كل منهما رمزٌ يعبر عن حالة شعورية معينة عند المبدعه<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> الصناحتين، ص 386، 387، القحل: السلكر القوي من كل حسيوان. مسارب: سربً سـرويًا: خرج– وسربً في الأرض: فعب على وجهه فيها فهو سارب.

<sup>(2)</sup> الصناعتين، ص 409، والبيت في الملتخب من كتابات الأدباء وإشارات البلغاء، ص 12.

<sup>(3)</sup> النقد الأدبي الحديث، ص 442.

<sup>(4)</sup> الصورة الأدبية تأريخ ونقد، ص 155، 156.

فأما أن يكون الفن كلَّه بما فيه من تجارب وصور محاكاة، فتلك نظرية قديمة أثبت الايام بقاءَها وصلتها الحقيقية بالوان الفنون، وإذا كنَّا بصدد الحديث عن صور الكناية، فإن الشعراء تفنَّزا في جعلها أداة طبعة من أدوات المحاكاة لما هو موجود في الطبيعة من أشياء حية وجامدة على السواء، بحيث لا يقدِّمها تقديمًا مباشراً، وإنما يرمز إليها رمزًا إيحائيًا يدل عليها كما تجد ذلك -على سبيل المثال - في قول الشاعر الفلسطيني هارون هاشم رشيد من قصيدة عنوانها: بيتي هناك؛ قال:

هناك فسوق ربوة منسيسة مهجسوره في مسرح الأحلام في قريتنًا المأسسوره بقيسسة لمنسزل قد بعشروا سطوره (1)

فلقد تصرف الشاعر في تقديم صوره الكنائية، وهي المسرح الأحلام كناية عن الوطن، واقريتنا المأسورة وهي فلسطين، الوبعثروا سطوره الوالوا حدوده، متكنا فيها على محاكاة بعض الصور الاجتماعية، واستطاع أن يمزجها بمشاعره اللووية، وأن يغلفها بمسحة من الحزن القاتم، بحيث أتت معانيه تحمل أوجاعه وآهاته. إن الحرص على نبيان الغاية من صور الكناية يحتم الإشارة إلى دورها في الإقناع من خلال محاجة المخاطبين وإثارة القفسية في أذهاتهم بعد أن يديموا التأمل فيها والفكر، وقد ورد في القرآن من الكنايات ما فيه الكثير من حجج التصديق برسالة محمد الله وإعلاه شأنه، ومن أهنائها قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهِ يَا يَدُونُكُ مِن وَرَاهِ الْحُجُرات الْحُرُهُمُ لا يَعْفَلُونَ كَ الحجرات] قال الزمخشري: افورود الآية على النمط الذي وردت عليه فيه ما لا يحقى عن الناظر من بينات إكبار محل رسول له الله وإجلاله؛ ومنها محبيثها على النظم المسجل على الصالحين به بالسفه والجهل لما أقدموا عليه، ومنها المور على لفظها بالاقتصار على القلر موضع خلوته ومقبله مع بعض نسائه، ومنها المرور على لفظها بالاقتصار على القلر موضع خلوته ومقبله مع بعض نسائه، ومنها المرور على لفظها بالاقتصار على القلر الذي تبين به ما استنكر عليه، ومنها التعريف باللام دون الإضافة... ه (2).

لقد عوَّل العلماء اللين درسوا الصورة الشعرية في فهمها وعـدُّها وسيلة للإقناع -على ما وجدوه في آي القرآن من صور تؤدي نفس الدور ـ ٥. . .ذلك أن دراسة أساليب

<sup>(1)</sup> البلاغة المربية في ثوبها الجديد 2، حلم البيان، ص139، الربوة: الرابية، والرابية:ما ارتفع من الارض.(2) الكشاف 6، 14.

القرآن في التاثير والاستمالة كانت تؤدي بدورها إلى فهم العسورة القرآنية على أنها طريقة في الإفناع تتوسل بنوع من الإبانة والتوضيع، وتعتمد على لون من الحجاج والجدل، وتحسرص على إثارة الانتفاعالات في النفوس على النحو الذي يؤثر في المتلقى (1).

ومهما يكن فيإن اعتبار الصورة - ومنها الكناية -اداةً للإقناع اصبح أمراً مسلّماً به، وهو نتاج للجبوانب الإجرائية المتمخيضة عن دراسة وظيفة الاساليب البيانية ومنها الكناية. والتي تؤكد من ضمن ما تؤكد عليه على الوظيفة النفسية والدلالية للصورة كما يذهب إلى ذلك كمال أبو ذيب، حيث يرى أن احيوية الصورة وقدرتها على الكشف والإثراء وتفجير بعد تلو بعد من الإيحاءات في الذات المتلقية ترتبطان بالاتساق والانسجام اللذين يتحققان في هذين المستوين للصورة)(2).

فأما هذا البعد النفسي الذي نلمسه أيضاً في الكنايات فلا يخلو منه النص القرآني المجيد - على سبيل المثال - ولعل وظيفته تتمثل في الكشف عن كوامن بعض النفوس النبوس التي فضَّلت الكيفر على الإيمان والظلام على النور كما في الآية الكريمة ﴿وَإِلَمْ قِلْ لَهُمْ وَمُولُ اللّهِ لَوْوا رَبُوسُهُمْ ... ﴿ ﴾ [المنافقون]، انظر إلى قوله: لووا تمالوا يستغفر الكم رسول الله، وهو موقف لم تحلّله العبارة تحليلاً مباشراً المعرض؛ أي: تعالوا يستغفر لكم رسول الله، وهو موقف لم تحلّله العبارة تحليلاً مباشراً مفصلاً، ولا مجملاً، وإنما أومات إليه وفتحت الطريق نحوه، وعليك أن تتأمل صورة أعناقهم ورؤوسهم، وهي تحيل وتنعطف فور سماع هذا العسرض، لتدرك ما وراه ذلك من رفض وسخرية وكفر، وغيظ، وحقد، وامتهان، كل ذلك مشوب بشعور حاد، وانفعال محمي نحو هذا الرسول ومصادمة دعوته... (3). ويذلك فإن الصورة الكنائية استطاعت أن تبرز دواخل النفس البشرية بما لا تستطيع بقية وسائل الفن أو العلم أن المناهد، كما أثنا لا نظن أن التعبير بالحقيقة يؤدي ما أدّته الصورة من إيضاح للموقف تعمل إليه، كما أثنا لا نظن أن التعبير بالحقيقة يؤدي ما أدّته الصورة من إيضاح للموقف الإنساني المعارض لدعوات الانصياع والإيمان الصادر من هؤلاء المنافقين.

تُنبُّهُ بعض الدارسين إلى ذلك البعد النفسي في العسور القرآنية، واعتبره مكونًا من

<sup>(1)</sup> الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاخي، ص 404.

<sup>(2)</sup> جدلية الحفاء والتجلي، ص 22. نقلاً عن انحو منهج جديد في البلاغة والنقده، ص 269.

<sup>(3)</sup> التصوير البياني دراسة تحليلية لمسائل البيان، ص 374، 375.

مكوناتها إلى جانب أبعاد أخرى، ومن الأجزاء المؤلّة للصورة الملاحظ النفسية والهواتف الاجتماعية، والأنماط الحفارية، والمعنى الإنساني، وهلم تنضاف إلى التشكيل البلاغي وترتبط به لتعطي للصورة حيوية وحركة ونماء وتأثيراً وإفادة ومتعة وكشفا عن البلاغي وترتبط به لتعطي للصورة حيوية وحركة ونماء فتاثيراً وإفادة ومتعة وكشفا عن جمال الاثر الادبي والبيان القرآنيه (1). ولعل من الأمثلة الحية على البعد الاجتماعي في الصور الكناتية ما ورد في القرآن الكريم من تكنية العرب لما يُستفحش ذكره كالعدول عن ذكر الحمار، فقد قال الزمخشري معقبًا على الآية الكريمة: ﴿وَاقْعَدْ فِي مَشْبِكُ وَاغْضَعْنَ مِن وَلِن الْمُوات لَعَوْتُ الْمُعْبِر ﴿ الله اللّهِ الكريمة: ﴿وَاقْعَدْ فِي مَشْبِكُ وَاغْضَعْنَ مِن المُوات لَعَوْتُ الْمُعْبِر ﴿ اللّه ﴾ [لقمان] أنكر الأصوات: أوحشها، عن قولك شئ نكر إذا أنكرته النفوس واستوحشت منه ونفرت، والحمار مثلٌ في الذم اللبغ والشتيمة، وكذلك نهاقه، ومن استفحاشهم لذكره مجردًا وتفاديهم من اسمه أنهم المستقذرة، وقيد عد في مساوي الآداب أن يجري ذكر الحمار في مجلس قوم من أولي المستقذرة، وقيد عد في مساوي الآداب أن يجري ذكر الحمار في مجلس قوم من أولي المرودة، ومن العرب من لا يركب الحمار استنكافًا... ه (2).

فالعرب تأبى أن تصرّح بذكر الحمار، وتفضل أن تكني عنه جريًا على ما تعودت عليه في خطاباتها، وكأن التفوه به من قبيل المعاني الساقطة، والدلالات الوضعية التي تتنافّى مع الآداب العامة، وبذلك فإن الكناية تحرص على هذا البعد الاجتماعي اللساني الذي تؤديه اللغة باعتبارها ظاهرة اجتماعية صعبّرة عن الجماعة التي تتكلمها وتتخلها وسيلة أتصال وتفاهم.

إن اللغة التصويسرية تتحول بفعلٍ ما تحمله الألفاظ والستراكيب من دلالات إلى رمور إيحاثية تتسجاور في مضمونها التعبير العسادي الساذج الحالي من الفنية، وهو مسا يشعر المتلقي مسعه بأن المساني قد اردادت في ذهنه أبعاداً لم يألفها ولا عهد له بسها، دوفي الصور الموحية نحس أن الألفاظ تحمل دلالات أبعد من دلالاتها الوضعية وتتلاشى فيها الملامح الخارجسية، حيث يتسحول كل جزء منها إلى رمسز يموج بالحركة والحسياة والعطاء المتواصل<sup>(3)</sup>. ولا أدل على تموج الصورة بتلك المظاهر الحية من قول البحتري:

داوً ما رأيتَ المجد القي رحله في آل طلحةَ ثم لم يتحوَّل

كناية عن نسبة الشرف إلى آل طلحة، والشرف شيء معنوي لا يرى بالعين، فأبرزه

<sup>(1)</sup> قصول في البلاغة، ص 235.

<sup>(2)</sup> الكشاف 5، 20.

<sup>(3)</sup> نحو منهج جديد في البلاغة والنقد، ص 275.

الشاعر في صورة حسية يشاهدها الإنسان وترتاح نفسه إليها (1). هذا إذا أضفت إليه دلالة إلقاء الرحل، وكان هذا للجد كان في مسير وقد قطع أشواطًا وأشواطًا إلى أن طاب به المقام في آل طلحة، فسأبَى أن يتحول عنهم إلى غيرهم، فهم إذن مختصون به دون غيرهم، ومن البين أن دلالة إلقاء المجد لرحله تتضاهل كلما عرضها المتلقي على ميزان عقله، وهو ما سيؤدي به في النهاية إلى أن يبحث لها عن الدلالة المقصودة من وراء إلقاء المجد لرحله لدى الممدوحين، فصياغة المنى بما يحتويه من إيحاء لا يستطيع النمير المباشر أن يؤديه أو يجعله مؤثرًا بالطريقة الإيحاثية الرمزية.

فنحن إذن لا نبالغ إذا اعتبرنا الكناية تثير اللهن، وتدفعه لكي يفكر ويتأمل ويتدبر بعد أن يتصل بالمعنى ويدور فيه الأسالوب الكنائي ما هو إلا تغليف للمعنى المقصود بستار شفاف الكثاف عنه اللهن الواعي بفضل التأمل لسر من الاسرار النفسية التي ينبغي توضيحها عند الكشف عن جمله... (2). وهي شفافية يتفاوت سمكها باعتبار المسافة الفاصلة بين المعنى الأول، ومعنى المعنى، فإذا حدث ذلك تفتيقت الدلالات وشعت الإيحادات النفسية وغيرها.

تعتمد الصورة الكنائية على التمثيل الحسّي للمعاني العقلية بما يجعلها من أقوى الصور إبانة وتأثيرًا؛ ومن التمثيل قول ابن الدمينة:

أبيني افي يُمنّى يديك جعلتني فأفرحُ أم صيّرتني في شمالك؟

فذكر اليمين وجعلها مثالا لإكرام المَنزلة، وذكر الشمال وجعلها مثالاً لهوان المنزلة؛ لأن اليمين أشرف منزلة من الشمال أو أكرم حالاً<sup>(3)</sup>. فهو تمثيل يجعل المنلقي مشاركاً وجدانيًا وعقليًا في فهم دلالات الصورة الكنائية مشمثلاً لمعانيها الإيحاثية متوصلاً في النهاية إلى إدراك الواقع إدراكا جديداً من خلال تلك الصياضة، كما أنها قادرة على تجسيم جزئيات المعنى الواحد تجسيمًا يندر أن تقدر عليه بقية الصور؛ "فالكرم والجود والندى الموجودة في أمثلة الاسلوب الكنائي معان متقارية، وجميعها مجرَّدة عن جزئيات

 <sup>(1)</sup> الكناية والتصريض، مقدمة التحقيق، ص 46. والبيت بديواته، ص 276، وهو من قصيدة بهدح بها محمد بن علي بن عيسى الذمي الكاتب، يصف الفرس والميف، مطلمها:

أهلاً بذلكم الخيال المقبل فعل الذي نهواه أو لم يفعل

راجم ديوان البحتري بشرح وتقليم حنا الفاخوري، ص 274.

<sup>(2)</sup> النصوير البياني، ص 238.

<sup>(3)</sup> فنون بلاغية، ص 175.

محسوسة لا تتضع تلك المعاني في الذهن إلا إذا صوّر تلك الجزئيات المتتزعة فيهاه (1). وهي بذلك لا تخرج عن طابع الحطاب اللساني العربي كله الذي يمتال بالدقة في صياغة الالفاظ والعبارات، وهي ظاهرة تُميَّزت بها العربية عن كثير من اللغات الإنسانية، ولا شك أن صياغة من مثل هذا النوع من شأنها أن تسهل على الشعراء سبل الإبداع، وذلك بالتعبير عن المعنى الواحد بصياغات مختلفة.

وإذا كانت الكناية ذات بنية ثنائية في إنساج الدلالات؛ فإن الصدورة الشكلية فيها والمحتوى لا يمكن فصلهما عن بعضهما مسهما كانت الغايات من وراء ذلك، فهما يتضافران من أجل إبراز التجربة الشعرية شأنها في ذلك شأن بقية الصور، ووالحنيقة أن الشكل عند معظم المدارس النقدية على اختلاف اتجاهاتها في العصر الحديث، ليس شيئا ثانويا، بل اساسيًا؛ فهو جوهر العملية الفنية في البناء الشعريه(2).

ولعلَّ قيمة الشكلِ في بنية الكناية يظهر في هذا البيت، وهو للعرقش الأكبر : وليس على طول الحياة ندم - ومِن وراه المرء ما يعلمه<sup>(3)</sup>

بحبث كنى عما يستلى به الإنسان من مصير محتوم، وهو الموت أو الهرم والضعف والشيب، فإذا قصرت حياة المرء بأن وافاه أجله في وقت مبكر فلا يندم على ذلك؛ لأن نهاية كل حي هي الموت لا محسالة. ومن اللافت أن هذا المعنى الحكمي أتى فيه الشكل شديد المناسبة له، بحيث احتوى كل من الصدر والعجز على حكمتين؛ الأولى هي: وليس على طول الحياة ندم، والسانية: ومن وراه المرء ما يسعلم، قوهي العبارة التي احتوت على الصورة الكنائية، هذا إذا أضفنا لذلك مجى لفظ قوراه بمعنى أمام، وهو من ألفاظ الأضداد كما يذهب إلى ذلك الاصمعي، بحيث أصبح مصير الإنسان شاخعاً أمام، ولا توجد عظة أكثر من ذلك.

وأما الصور الكنائية الحسية فمنها بيت عمر بن أبي ربيعة:

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكتائي، ص 89.

<sup>(2)</sup> فصول في البلافة، ص 240، 241.

<sup>(3)</sup> المعاني الكبير 3، 1222، قال ابن تحيية: المشول لا أتدم إن فلوقني طول الحياة وحث وأتا حديث السن، إذا كان من وراه ذلك الهسرم والمضعف والشيسب، والندم ها حتا يحنى التلهف، الاصمسمي: من وراه المره ما يعذل بعثول من همل الكبير. وراجع الكتابة والتعريض، ص 139 وقد جمله التعاليم في الكتابة من الموت.

## وبعيدةُ مَهْوَى القُرط إما لنوفل ﴿ أبوها وإما حبد شعس وهاشمه(1)

فإن المظهر الحارجي للصدورة فيه - وهو بعد مهوى القرط - يُتضافر مع بقية الفاظ البيت ليجسم المعنى المقصود تجسيمًا قريًّا وموحيًّا، وقد أبي بعض الدارسين إلا أن يوجه إليه النظر على الوجه التالى:

دنهنا لفظة بعيدة، وهنا القرط، وهنا نوفل، وحبد شمس، وهاشم، وهذه الأسماء تشترك في العزة والحظوة لديها، فنوفل، وحبد شمس، وهاشم أسماء لها بُعدٌ في النسب عريق، وهذا القرط في أذنها يحظى لديها بأن يستقر في مكان عال، يستمد علوه من علو النسب والمهاية والجلال التي صيفها الشاعر عليها (2).

وبذلك فإن دراسة الصورة الكنائية داخل البنية الشعرية للبيت من شأنها أن تعمق إدراكنا بالقيمة الشكلية لها، والتي تضافرت جميع الفاظها على إعطاء بعد رامز للمواصفات التي عليها هذه المرأة الحسناء.

لقد ارداد في العصر الحديث إدراكُ القيمة التعبيرية للصورة الكنائية، ليس باعتبارها شكلاً خارجيًّا كبقية صور البيان فحسب، وإنما بما تحتويه من دلالات مختلفة، بحيث تم عُهار ُ التقويم الجنرئي لها والذي كانت تنطلق منه البلاغة الكلاسيكية، «وكانت البلاغة القديمة تحاول تقويم العمل الأدبي على أساس من القديم الجزئية التي تقف في الاصم الأغلب عند الحكم على صحة المعاني وخطشها، ورداءة الافكار وجودتها ثم عند حدود الاستعارة والتشبيه وللجار والكناية، وغير ذلك عما يتناول الشكل الخارجي للعمل الادبي دون النظر إليه نظرة كلية تقوم على نوع من التقسير النفسي والاجتساعي والجمالي ولا تُعني بفلسفة. . . . ه (3).

وبذلك أضحت الصورة الكنائية مع غيرها من الصور تفرض منهسجاً من التقويم المتكامل الذي يبحث في ثراء الدلالات وقيمها التعبيرية المختلفة التي سلبت منها، وهو منهج ما كان لسيرى النور لولا التفطن لتلك الابعاد الرامزة الكنائية التي تشع بالدلالات الإبحائية.

ومن أمثلة ما تختزنه تلك الدلالات ما جاء في قول ابن مقبل مثلاً:

 <sup>(1)</sup> راجع الصناعتين، ص 387، قال أبو علال: فقاراه أن يصف طول عشها فأتى بما على عليه من طول مهرى القرط، وبعد مهوى القرط رعف لطول العتزة راجع الصناعتين، ص 387.

<sup>(2)</sup> البالغة في البلاغة المرية، من 207، 208.

<sup>(3)</sup> التصوير البياني، ص 236.

## دَانِّي النَّدِ بالمَاثُور راحلتي ولا أبالي ولو كنَّا على سفره(1)

فهو لا يبالي إن بقي بلا راحلة وتجشم أعباء السفر، الذي قد يطول أو يقصر متحديًا بذلك الصعاب والأهوال، قاطعًا على نفسه العهد على الوفاء بنذره. ولقد تضافرت في إبراز تلك الدلالات بعض مظاهر التجانس الصوتي المسمئلة في ترديد صوت الهمزة في «إني» و«أقيد» و«ابالمأثور» و«أبالي» على التوالي، وذلك في صدر البيت وعجزه؛ وهو ما يحقق نوعًا من التناسب الموسيقي ينضاف إلى الإيقاع الداخلي.

تناولت الصورة الكنائية انطلاقًا من أنها لون من ألوان التسمبير المجاري، وسن قبيل الصورة الجزئية، وقسد حالجها علماء البلاغة والنقد القسامى ضمن تلك النظرة، مهملين ما تحمله من دلالات رامسزة نفسية واجتسماعية وغيرها، ولم يستاولوها في إطار السياق العام للتجرية الشعرية كلها، لكونها أهم وسيلة يتم بها نقلها إلى المتلقي، ترتبط بكل مقومات النص الأدبى الأخرى، أي الوزن والألفاظ والعبارات وغيرها.

فأما أهم مكوناتها فهي الحيال، وما يتفرع حنه من تشخيص، وأيضاً المناطقة والإيحاء، وهي خصائص نوعية تشترك فيها كثير من الصور البلافية. وقد شاه بعض اللدرسين إلا أن يضيف لتلك المكونات عناصر أخرى من أهمها: اللفظ الفصيع، والجملة، والسياق، والإيقاع الموسيقي، والنظم والتأليف، والحجم، والشكل، والموقع، واللون، والحركة، والرائحة، والطعم.

وقد حاول الباحث ما وسعّــه أن يؤيد كل الأحكام والنتائج التي يستنبطها من الامثلة والشواهد باعتبارها أهم مجال إجرائي لائق لذلك، وقد دفعه إلى ذلك بعض ما أثير من

 <sup>(1)</sup> للماني الكيسير 2، 1079. قال ابن قسيسة: «يقول: لا أبالي أن أرحل بعد أن أصغر نافي لاصسمامي»
 والمانور: السيف غو الاثر وهو الفرنده المماني الكبير 2، 1079.

<sup>(2)</sup> ميار الشعر، ص 50.

جدل حول العسورة الكنائية من أنها أقل إيحاء من باقي صور المجاز، وهو ادعاء باطل من أساسه؛ لكونها تزخر بعديد من الدلالات الإيحائية.

وأما مصادر الصورة الكنائيـة؛ فأهمها على الإطلاق: الطبيعة، والحياة الاجــتماعية، : ومتصورات الذهن، وهو ما يمكن الوقوف عليه من خلال دراسة عديد أمثلة الصور.

وأما الغاية من الصور الكنائية فلا تخرج في صمومها عن أغراض جميع الصور المجازية كلها، ومن أهمها الجسمال والتاثير والإقناع، وسنر المعاني ذات الدلالات الساقطة، والمبالغة والإيجاز، أو تصوير الدلالات المعنوية الدقيقة في صور حسية من طريق التمثيل والتجسيم والتشخيص.

290

#### الفصل الثاني

الكناية وصلتها بالقيم الخلقية والاجتماعية

يتَّضعُ للمتأمل في مكونات التعبير الكنائي أنه ملمئ بالإشعباعات الدلالية التي تحيل إلى المنشأ الذي نشأ فيه، والموقف الذي تم التَّبْ مبير عنه، وهو إذا ورد في القرآن الكريم باعتبـــاره خطابًا نزل بلــــان عربي مبين لم يخلُ من تلك الدلالات فات الْبــعد الاخلاقي والاجتسماعي. وربما كسان عالمُ مثل السنويريُ مدركًا للأهمسية التي حظيت بهسا الكنايَّة والتمريسض في القرآن الكريم والمنزلة التي تبوآها بين أساليسبه البيانيَّـة، والظلال والأبعاد التي حملاها، بحيث أكثر منهما إكتارا يتمدى شواهدهما في كلام العرب؛ ووالذي دفع النويري إلى الإكثار من شواهده من القسرآن الكريم أن التعريض والكناية نادران في كلاُّم العرب؛ لدقة استعمالهما ونفاسـة قدرهما، ولكنهما في القرآن كثير مع ارتقاء النوع إلى الحدُّ الذي لا يسجاري (1). ولا أدلُّ على عناية الفسرآنُ الكريم وتفوق نَصم المعجـز في الاداء الكنائي من التمبير عن المثل الاخلافية، وعدم التصريح بما يحسن التكتم عنه، وعدم الجهرُّ به، لا أدل على ذلك كله من كناياته عـما يقع بينَ الرجال والنساء من لقاء ومن طلب للنسل وغيره من الأضراض، وقد أعجب الثمالبي إصجابًا شديدًا بالكنايات القـرآنية عن ذلك الامـر؛ قال: ٥... لا أحـــن ولا أجــملُّ ولا ألطف من كناية الله تعالى عن ذلك بقوله: ﴿ ... وَلَهُ الْعَمَىٰ بَعْضُكُمْ إِلَىٰ بَعْدِرٍ ... ۞ ﴾ [النساء]، وقسوله عز ذكره: ﴿...فَلَمَّا تَفْشَاهَا ... ﴿ ﴿ ﴾ [الأعراف]، وقوله: ﴿ ... هُنَّ لِلسَّ لَكُمْ وَاتَّتُمْ لِلسَّ لَهُنَّ .. ﴿ ﴾ [البقرة]، وقوله: ﴿ ... فَالآنَ بَاشِرُوهُنَّ وَالتَّفُوا مَا كُفُّ اللَّهُ لَكُمْ ... ﴿ وَهِلْ أَ الْبقرة]، وقوله: ﴿... فَالْوَا حَرْلَكُمْ أَنْنَ هُمُّمْ ... ۞﴾ [البقرة]، وقوله: ﴿... فَمَا اسْتَمْتُكُمْ بِهِ مِنْهُنْ ... ﴿ إِلَّهُ النَّسَاءِ]، وقوله في الكناية عن طلب ذلك حكاية عن يوسف عليه السَّلام: ﴿ ... مِنْ رَاوَدَهِي عَن تُفْسِي ... ﴿ إِيوسَفَ]، فسبحان الله ما أَجْمِع كلامه للمحاسن واللطائف، ومَا أظهـرَ آثر الإعجاز على إيجـازه ويسطه في معناه ولَفظه،(2). وقد كان لهذا المنحى الكنائسي الغرآني أثره البالغ في توجيه للجنمع الوجمهة الاخلاقمية التي من شأنها أن تعسمه من الزلات وتبعد من ارتكاب الفواحش، وليس هناك من معبر عن تعاليم الدين أكشر من النص الغرآني المجيد الذي حاول البلـغاء والأدباء تقليده، والنظم على منواله، والسير على نهجه، بلُّ وجدنا بعض الناس يرى: •أن يتـقيد الشعر بعقائدُ الدين، وقنواهد الحلق، وألا يتشاول من الماني منا يبيح لسلناس الحروج عليسهمنا، أو الاستهانة بامورهما، وأن يجعل الشمـراء عواطفهم متفقة مع الدين والحلق، وأن يحظر عليهم القول فيما يجافي الدين أو يشجع ميول الهوى»<sup>(3)</sup>.

 <sup>(1)</sup> فصول في البلاغة، ص 158، كما أن النوبري تحدث من الكناية والتعريض في الجزلين 3، 7 من كتابه «نهاية الأرب».
 (2) النهاية في فن الكتابة، ص 32.

<sup>(3)</sup> احمد احمد بدوي، اسس الثقد الأدبي عند العرب، ص 398، 399.

إن الغالب على البنية اللغوية لهذه الكنايات هو مجيئها في اللفظ المفرد مثلما تقف على ذلك في دلالة: «المباشرة»، و«الحسرث»، و«اللغو»، و«الرفث»، و«تغشّاها»، و«الإفضاء»، و«اللباس».

ومن النادر أن تجمّ في الالفاظ المركبة؛ مشل: ﴿... اسْتَمَتُّم بِهِ مِنْهُنَّ ... ﴿ ... [النساء] و﴿ ... رَاوَدُنِي عَن نُفْسَى ... ﴿ إِيوسَكَ].

ولا بد من التفطن إلى ما أصاب تلك المفردات والتراكيب من تغير دلالي حولها إلى الوضع الذي آلت إليه؛ فوسع بذلك طاقاتها الاستعابية إلى أكثر من مدلول. وقد شرح بعض الدارسين توسع نطاق تلك الدلالات بقوله: «وكما أن دلالة الكلمة يصببها النغير الدلالي، فإن التركيب يصبب هذا التغير، وأهم نوع من التغير يصبب التراكيب الاصطلاحية هو توسيع الدلالة؛ إذ إن التعبيرات الكنائية والأمثال تُستخدم للتعبير من المواقف المشابهة للموقف الأول الذي نشأ فيه التعبير أو المثل؛ ذلك لائه يستطيع أن يقوم بالوظيفة الدلالية والمتي تُعبر عن ملا الموقف المشابه بطريقة مشالية، لما له في حياة الجماعة اللغوية من وضوح دلالي، فيستسدى حين الحاجة إليه، ويهتم علم الدلالة فيما يهتم بهلمه التعبيرات الاصطلاحية، وبدلالاتها الاجتماعية، فإنك تستطيع أن تفهم علمات شعب وتقاليده وطرق معيشته، وجميع عارساته الحياتية من خلال دراسة مفردات لغيم وتعبيراته الاصطلاحية... (20).

<sup>(1)</sup> القرآن والصورة البيانية، ص 263.

<sup>(2)</sup> فريد عوض حيدر، علم الدلالة دراسة نظرية وتطبيقية، ص 144.

فالغشيانُ منقولٌ عن معنى آخر هو من قولهم: «غشي غشياً: غطّاه وحواه؛ يقال: غشيه الليل، والنعاس، وغشيه الموج، وغشيه المذاب، وغشيه الموت الله منقبل المناسبة من قبولهم: «حرث الارض حرثًا: شبقها بالمحراث ليزرعها» (2). واللغو أصله من «لغا في القول لغوا: أخطأ وقال باطلاً. ويقال لغا فلان لغوا: تكلم باللغو. ولغا بكلاً: تكلم به، و - عن الصواب، و - عن الطريق: مال لغوا: تكلم باللغو. ولغا بكلاً: تكلم به، و - عن الصواب، و - عن الطريق: مال وغشيها... ه (4). وأما الرفث فمن قولهم: «رفث في كلامه - رفئًا - ورفونًا: صرح وغشيها... ه (4). وأما الرفث فمن قولهم: «رفث في كلامه - رفئًا - ورفونًا: صرح بكلام قبيح. والرفث: كلمة جامعة لما يريد الرجل من المرأة في سبيل الاستمتاع بها من غير كناية (5). والإفضاء من أفضى إلى فلان بالسر: أعلمه به، و - إلى المرأة: خلا بها... ه (6). وأما وقد تكون المراودة من المرأة ... ه (10).

ومن البيّن أن دلالة التراكيب الجديدة - أي الكنائية - مستندة إلى ظاهرة الاصطلاح الاجتماعي إلى حد بسعيد؛ ذلك أن بعضها لا يُفهم من خلال تجزئ مسفرداتها، ولناخذ على سبيل المثال في ذلك قوله تعالى: ﴿ بِسَاوَكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَالُوا حَرْلَكُمْ أَلَىٰ دَشِمْ ... ﴿ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مسعنى الجماع لا تُسفهم من خلال انسساؤكم، واحرث لكم، واقتراء حرثكم، كما قد لا يُفهم من تعليق نساؤكم بحرث لكم، أو تعلق: افاترا، بـ الشبتم،

ومن اللافت أن القرآن الكريم قد كنى عما يحدث بين الرجل والمرأة بعدة كنايات إن اختلفت في السيفة إلا أنها ذات دلالة وغرض واحد، كأن فيفحش ذكر اللفظ في السمع، فيكنى عنه بما لا ينبو عنه الطبع. . . ومنه قوله تمالى: ﴿ ... وَكَيْ لا تُواعِلُوهُنُ مُوالًا مُواعِلُوهُنُ مُوالًا مُواعِلُوهُنُ مُوالًا مَا يَعْدُولُ مُوالًا مَا يَعْدُولُ الله الرحين في السر، وفيه لطيفة أخرى -كسما يقدول الزركشي ـ وهو أن الجماع غالبًا ما يكون بين الأدمين في السر، ولا يُسره ما عداهم إلا

<sup>(1)</sup> المعجم الوسيط 2، 653.

<sup>(2)</sup> المعجم الوسيط 1، 164.

<sup>(3)</sup> المعجم الوسيط 2، 831.

<sup>(4)</sup> المعجم الرسيط 1، 58.

<sup>(5)</sup> للعجم الوسيط 1، 358.

<sup>(6)</sup> المجم الوسيط 2، 693.

<sup>(7)</sup> المجم الوسيط 1، 381.

الغراب. هذا، ومن عادة القرآن الكناية عن الجسماع باللمس والملامسة، والرفث والدخول والنكاح. . . ا(1). وفي الكناية عن الجماع بالسر دلالة سيكولوجية ترمز إلى ما يعسترى الإنسان من خوف أو توجس من جراه إحساسه بتفطن الأخرين له، أو ما يمكن أن يبدر منهم تجاهه من تشهير به ويصاحبته، أو بمعنى آخر: هو خوف مصدره الإحساس بالموانع التي يحيط بها المجتمع العملية في حد ذاتها، والتي تقع بين رجل وامرأةً. (ولعل أسلوب الكناية من بين أساليب البيان هو الأسلوب الوحيد الذي يستطيع به المرء أن يتجنب التصريح بالألفاظ الخسيسة أو الكلام الحرام. ففي اللغات وليس في اللغــة العربية وحدها الفاظ وعبارات تُعد غبر لائقة. . . ويرى في التــصريح بها جفوة أو غلطة أو قبح أو سوء ادب أو ما هو من ذلك السبيل. وعدم اللياقة في النطق أو التصريح بهذه الألفاظ الخسيسة والعبارات المستمهجنة التي تدخل في دائرة الكلام الحرام ـ كما يقول علماء الاجتماع ـ قد يكون باعثه الاشبمئزار بما تولده في النفس من مشاهر وانفعالات غيسر سارة، وقد يكون باعشه الخوف من اللوم والنقسد والتعنيف، والخوف من أن يدفع المرء بالخروج على آداب للجنمع الذي يعيش فيه (2). هذا إذا أضفت إلى ذلك الوازع الديني الذي ذكرناه آنمًا وبينا مجئ أسلوب الكناية فيه متفقًا مع ما يجب أن يلتزم به أفراد المجتمع. وحسبنا في ذلك أن نجد بعض العلماء يتحــرى في الكيفية التي عبُّر بها القــرآن عن تلك المعاني التي تستوجب الستر، بحيث وجدنا الجماحظ يقول: •في قول الله عز اسمه: ﴿وَٱلَّدِينَ هُمْ لِلْمُوجِهِمْ حَافظُونَ ﴿ ﴾ [المؤمنون]، وقوله: ﴿ وَمُرْيِّمَ أَبْتُتَ عَمْرَانَ اللِّي أَحْمَنَتْ فَرْجَهَا ... ﴿ وَالتَّحريم]، إنها كناية عن العورة...ه(<sup>3)</sup>. وهي كناية يغلب عليسها التـصريح، وكـأن الغرض منهـا هو تغليب الجانب الإنساني على غيره في الأشخاص الذين خصَّهم بالخطاب، بحيث تتساوى منزلتهم ويقية المخلوقات البشرية.

وربما تأول المفسرون دلالة الفسحك في قوله تعالى: ﴿ ... فَطَعِكُتْ ... ﴿ ... فَطَعِكُتْ ... ﴿ هُودًا فَقَالُوا: فإنه كناية عن الحيض، (4) وهو يعتري المنايات النادرة الوقوع في التعيير عما يعتري المرأة من حالات مختصة بها هي دون الرجل، وقد أتت الكناية تومئ إلى المعنى وتوجزه من غير تصريح، بحيث أنها وقعت في لفظ يشم في النفس بالدلالة بعد تأمل وتفكير.

<sup>(1)</sup> حنفي محمد شرف، النصوير البياني، ص 248، والبرهان في علوم القرآن 2، 303.

<sup>(2)</sup> علم البيان، ص 225.

<sup>(3)</sup> النهاية في فن الكناية، من 27.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص 41.

والقرآن الكريم يكني عما يعقب الأكل من قضاء الحاجة بالغائط ابقوله: ﴿...أو جاء أحد منكم من الماض. وكانوا جاء أحد منكم من الماضا. ﴿ (النساء]، والغائط: المكان المطمئن من الأرض، وكانوا يأتونه تسترا وانتباذا، ثم كثر ذلك في كلامهم حتى سموا الحدث باسمه واشتقوا منه الغمل تغوط (۱۱)، وبذلك فإن هذه الكناية متولدة عن كثرة الاستعمال الذي يُعد من أهم الموامل المؤدية لتغيير دلالة الألفاظ، ففييوع الاستعمال وخموله كلاهما يسهمان في عملية التغيير الدلالي للفظ، كما أنهما يتوقفان على الموامل الاجتماعية والنفسية التي تحدد مدى قبول الجماعة اللفوية لتداول اللفظ في استعمالهاه (2)، وقد نجم عن ذلك الشيوع على ما يبدو - تولد دلالة جديدة هي الفعل اتخوطه؛ وهو ما يدل على أن الكناية اكتسبت قبولاً لدى الجماعة اللفوية التي تستعملها، بحيث اتخذت من الفعل التفوط، رمزاً للقيام بالإحداث. وقد توسع القرآن الكريم عن ذلك بسعض الكنايات الأخرى، وقال بعض المنسرين في قوله تعالى: ﴿ ... كَانَا بِأَكُلان الطّنام... ﴿ كَانَا بِأَكُلان الطّنام... ﴿ كَانَا بِأَكُلان الطّنام... ﴿ } الفرقان]. وقوله: ﴿ ... مَا لِهَا الرّسُولِ بَاكُلُ الطّمَم وَيَعْتِي فِي الأسواق ... ﴿ } [الفرقان]. عابهم الجاحظ بهذا المتفسير، وقال: كأنهم لم يعلموا أن مس الجرع وما ينال أهله من الذلة والعجز أدل بدليل على أنهم مخلوقون حتى يدعوا على الكلام شيئًا قد أغناهم الله عنه الأدة والعجز أدل بدليل على أنهم مخلوقون حتى يدعوا على الكلام شيئًا قد أغناهم الله عنه هنه (3).

والظاهر أن هذا الحلاف مردَّه إلى فكرة اللازم والملزوم في الكناية ، فإن الجاحظ لا يرى أن أكل الطمام باعتباره لازماً، لا يلزم بالتألي أن يؤدي إلى الحدث، وهو الملزوم، كما ذهب إلى ذلك بعض المفسرين، زيادة على أن علامة كالجوع قد تغني عن غيرها في معرفة كونهم مخلوقين.

ولم يخلُ حديث رسول الله على من الكناية المتصلة بالقيم الأخلاقية، وحسبه أن يكون قد بُعث ليتمم مكارم الأخلاق، ويقوم على توجيه الأمة إلى السبيل الذي يجعلها في مأمن من تفشي الأمراض الفئاكة والرياح الماصفة التي تلهب بها، بعد أن تتفشى فيها الرذيلة، ويتفاقم فيها الاتحلال والفساد.

<sup>(1)</sup> النهاية في فن الكتابة، ص 71.

<sup>(2)</sup> فريد موض حيدر، علم الدلالة دراسة نظرية وتطبيقية، ص 91.

<sup>(3)</sup> النهاية في فن الكتابة، ص 71، 72.

ومن الكنايات التي فيها حض على اجتناب ما له من العواقب ما لا يحمد، وهو الزواج بالمرأة الحسناء في المنبت السوء ما أشار إليه النويري في نهاية الأرب: ومن الكنايات في كلام رسول الله بلائة وهو وإن كان قد ورد في الأمثال أشبه بالكناية، منها قوله بلاغ المناب الدمن، وهو البعر في البقعة من الأرض، في المنبت السوء، وتفسير ذلك: أن الربح تجمع الدمن، وهو البعر في البقعة من الأرض، فيإذا أصابه المطر نبت نبت غضًا يهتبز وتحته الدمن الحبيث؛ يقول: فلا تنكحوا هذه المرأة الحسناء لجمالها، ومنبتها خبيث كالدمن، فإن أعراق السوء تزرع في أولادها. وقال زفر بن الحارث: وقلد ينبت ألمرهي على دمن الثرى وتبقى حرازات النفوس كما هياه (1)

ولا شك أن الكناية بخضراء الدمن عن تلك المرأة فيها من التمثيل العجيب ما من شأنه أن يثير حاستي البصر والشم، لا بل العقل والوجدان كي يتأملا في عاقبة الاقتران والزواج بها، وقد استطاعت الكناية أن تجسد العظة المتسمئلة في ضرورة اجتمناب أمثال تلك المرأة باعتبارها محوذجاً بشريًا فاسلاً، أشبه بالوباء الذي يسري في جسم الأمة فيؤدي إلى روالها. ومن الادلة على آداب الحديث النبوي الشريف أن وقال أبو منصور الازهري في نهي النبي على عن إتيان النساء في محاشهن: وأنها كناية عن أدبارهن، وأصلها من الحش، فأما أن يكنى عن دبر المرأة بالحش، فيفسره التغير الدلالي الذي أصاب ولفظ الحش، وهو النخل للجتمع باعتبار أن للجتمع هو مجتمع الصحراء، وذلك التغير الحش، وهو النخل الدلالات في جميع اللغات تقريبًا: ووقد لُوحظ أن أكثر الكلمات التي ينطبق على تلك الدلالة، هي الالفاظ المتعلقة بالتمبير عن النواحي الجنسية، ونحوها مما يثير مشاعر الحجل. . . ومن ذلك كلمة Shirt منها كلمة كلمة المنار عن ورة الميا، أو غيرها من الاسماء المائة على هلا المكان؛ لأن هذه الحمام خاليًا بدلاً من دورة المياه، أو غيرها من الاسماء المدائة على هلا المكان؛ لأن هذه

<sup>(1)</sup> نهاية الأرب في فنون الأدب، نقلاً عن صحيد بركات حيدي أبو علي، فيصول في البلاغة، ص 153، ونهاية الأرب 33، ونهاية الأرب 3، 154، وراجع النهاية في فن الكناية، ص 22، الدمن: السياد المتليد، وتدمن المكان والماء: المؤرات المؤرات: الحزارات المؤرار: الم يحز في القلب من وجع أو فيظ أو خوف.

 <sup>(2)</sup> النهاية في فن الكناية، ص 27، وأما «الحش: البستان، والنخيل للجميع، و-الكنيف، و- المتوضأ. (ج)
 حشوش، وحشان» المعجم الوسيط 1، 176.

الكلمات تُشعر بالخجل لارتباطها باشباء مستقلرة (1)، ومن الملاحظ أن الكناية النبوية وإن كانت صورتها منقولة من الطبيعة إلا أنها تمتلئ إيحاء، يجعل جميع الحواس تشارك في إدراكه، ونخص بالذكر منها حاسة البصر، وهي - أي الكناية - تتفسمن نهيًا عن ارتكاب محرم من المحرمات يتعلر التصريح بفحواه.

وقد أصبحب الثمالي بكناية أخرى للرسول غلاج عن العبورة والنكاح؛ وهي قوله: 
«أتريدين أن تراجعي رضاعة، حتى تذوقي عُسيلته ويذوق عُسيلتك». فانظر إلى لطافة 
هذا الكلام وكثرة رونقه وحسن كنابته عن العبورة والنكاح بالعسيلة، التي هي تسمغير 
المسل، وهو يُذكّر ويُؤنّث (2)، وقد أسهم التسمغير (3) باعتباره للتسليح في حسن 
صياغة التصوير وزيادة توضيح المنى وبيانه.

ومن كناياته عليه السلام افيما يلم من النساه: أنهن ناقصات عقل ودين، ثم قال: 
تدع الصلاة إحداهن شطر عسمرها، يكني عن الحيض (4). وليس القسمود من ذلك 
الشهجم على المرأة أو التحامل عليها؛ لكونها خلقت على ما هي عليه من وضع 
يولوجي مخالف للرجال، وإنما هو تقرير أمر حقيقي رخص فيه للمرأة بألا تقوم 
بالفرائض الدينية تقديراً لوضعها الظرفي الذي تمر به صدما تكون حائضاً، ولا شك أن 
تركها للفرائض من شأنه أن يُضعف الوازع الديني لديها.

ولقد كنى الرسول ﷺ عن الملحد بقوله: «خلع ربقة الإسلام من عنقه، (<sup>(5)</sup> لأن من شأن كل ملحد أن يتحلل من كل أوامر ونواهي الديانة السمحة، وكأنه بذلك يتنصل من كل المثل الأخلاقية التي تقيده وتمنعه من ارتكاب المصاصي مثلما تتخليص البهائم والدواب من ربقتها التي تشدها.

<sup>(1)</sup> علم الدلالة دراسة نظرية وتطبيقية، ص 85، 86.

رد) علم الدون فراك سرية وكيب عن 100. (2) النهاية في فن الكناية، ص 27، 28.

<sup>(3)</sup> التصغير لفة التقليل، وقد يأتي لقوائد منها تقليل فات الشيء أو كميت، وتحقير شأته، وتتربب زمانه أو مكانه، أو تقريب منانه، أو تقريب منزلت، وزاد بصفيهم الشمليح كسما في بُنية وحُبيب، في بنت وحبيب. واجم أحسمه الحملاوي، كتاب فشل العرف في فن الصرف، من 123، 128.

<sup>(4)</sup> النهاية في فن الكناية، ص 41.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق، ص 90. الربقة: واحدة الربق (ج) رباق وربق، والربق: حبل فو عرى، أو حلقة لربط المعجم الوسيط 1، 325.

ومن اللافت أن بعض الأمصار عمدت للكناية عن الملحد ببعض الكنايات الخاصة بها؛ من ذلك: ﴿ فإذا كـان ملحدًا قالوا: فلان حـر، وهو من الأحرار، ويكنون عن أنه عن ربقة الشريعة، وربما كنوا بالخرَّاط؛ إذ يـقال لكلاب مكة الخـراطة؛ لأنها تخـرط قلالدها وغدرها، فكأن الملحد بلا دين كما أن كلاب مكة بلا غدر...

وأهل بغداد يقولون لمن ألحد: فلان قد عبر، يعنون أنه قد عبر جسر الإسلام، وقيل لبعسفسهم: هل عسبرت؟ فقال: وكدت في ذلك المكان، يكني عن أنه لم يزل كذلك...ه(1). فمعنى الإلحاد واحد، ولكن الكنايات عنه عديدة ومتفاوتة في المناسبة بين مكوناتها التي شكلتها، رغم أن مدلولها البعيد يصور ما يؤول إليه حال كل ملحد من عبث بالقيم الدينية والخلقية، والانزلاق في مهاري الرذيلة، والانغماس فيسها عما يجعله أثرب إلى طبيعة البهائم والكلاب التي لا تعي ولا تدرك، فهو بذاك في الدرك الأسفل وفي أدنى مراتب المخلوقات الكونية.

ولقد حظيت المرأة بكثير من الكنايات في الخطاب اللساني العربي؛ سواء الشعري منه أو الشري، بحيث وجدنا الشعراء مولعين بتسعوير ما الم بهم من شوق إليها ولوحة دون التصريح باسمها، مخافة أن يفتضح أمرهم. وإذا كان للمرأة مكانة متسعيزة في المجتمع العربي باعتبارها رمزا للشرف ولكل المشاعر الإنسانية النبيلة كالحب والتضحية والتواصل مع الحياة، فيان الأدباء كنوا عنها بأصناف الأشياء التي ترمز إليها رمزا اصطلاحيًا دون تصريح، ومن أمثلة ذلك: «كنايتهم هن المرأة بالنسخلة؛ قال ابن أبي الإصبع: «ومن مليح الكناية قول بعض العرب:

ألا يا نخسلة من ذات عرق عليك ورحمة أله السلام مالتُ الناسَ عنك فخبروني هنا من ذاك يكرهه الكرام وليس - بما أحلَّ الله - بأسُّ إذا هو لم يخالطه الحرام (2)

فإن الشاعر كنى بالنخلة عن المرأة، والهناء عن الرفث، فأما الهناء فمن عادة العرب الكناية بهما عن مسئل ذلك، وأمسا الكناية بالنخلة عن المرأة فسمن طريف الكناية وفريسها» (3). ولا يخفى أن الكناية عن المرأة بالنخلة مصدرها الطبيعة الصحراوية،

<sup>(1)</sup> النهاية في فن الكتابة، ص 90.

 <sup>(2)</sup> الهنا: أسم إشارة للبعيد، وتتصل به ها التنبيه، فيقال: ها هنا، وكاف الخطاب، فيقال: ها هناك، ويقال
للبقيش: هنا ها هنا: تنع بعيدًا. المجم الوسيط 2، 998.

<sup>(3)</sup> تحرير التحبير، ص 145، 146. نقلاً عن التصوير البياني دراسة تحليلية لمسائل البيانه، ص 418.

لكونهم كانوا يحلُّون ويرتحلون فسيها، باحتبارها مسصدراً من مصادر عيستهم. وبما يؤكد الرابطة القسوية بينهم وبين الصسحراء ومسا فسيهسا من نخل، كناية لهم أخسرى عن المرأة بالقوصرة؛ قال «الراجز:

أفلعَ من كانت له قوصرةً يأكلُ منها كل يوم مرهه(1)

والقوصــرة: وعاهٌ من أوعــية التــمر، ولعل فكرة التناسب فــي هاتين الكنايتين تنبني على دلالة سيكولوجية، مصــدها الإحــساس المماثل نحو المرأة أو النخلة، وهو إحـــاس يولد الانتشاء في النفس، والشعور بالمتعة.

وتكني العرب عن المرأة بالإزار كما قال الرازي في مختاره (2)، أو بالسرحة، وولهم في هذا الباب حكايات لطيفة، فقد ذكروا أن عمر - أو غيره من الحلفاء - قد حظر على الشعراء ذكر النساء، فقال حميد بن ثور:

غِرَّمَ الهلسوها لأن كنستُ مشعراً جسنونًا بها يا طسول هذا التحرم ومالي من ذنب إليهسسم علمتُه سوى أنني قد قلت يا سرحة اسلمي بل اسلمي ثم اسلمي ثمت اسلمي ثلاث تحسسات وإن لم تكسلم

وقد كنى عن صاحبته بالسرحة، والسرحة: واحلة السرح؛ شجر طوال عظام يستظل بها وليس له شوك، وهم يقولون لامرأة الرجل: سسرحته، وإنما يكون ذلك كناية إذا نظرت إلى أن دلالة السسرحة على المرأة دلالة صرفية، يعني أنه اشتهر عندهم هذا... (3)، وإذا كانت الموانع الاجتماعية هي التي دفعت الناس إلى أن يكنوا عن المرأة بالإزار والسرحة؛ فيإن المغاية من ذلك هي الحسفاظ على أصراض الناس، وعلى حرماتهم من أن تُتهك، أو تصبح عُرضة لتلوكها الالسنة، ولذلك أيضاً تحجم العرب عن ذكر أسماء النساء؛ تنزيها لهن وصيانة.

واما أن يكون سيدنا حمر رضى الله حنه امسر الشعراء هو الآخر بعدم ذكر النساء، فمسا يؤكد إبقاء الإسلام على بعض تقاليد الجاهلية التي تتماشى ومباديه التي تحصن الفرد والجماعة من الآفات والامراض الحُلقية التي يمكن أن تصيبها، وقد لاقت مثل تلك الدعوات صدّى حسنا وقبولاً لدى بعض النساء اللاتي لا يردن أن يُصرَّح باسمهن في النسيب صونًا لهن وتعفقًا، ووكانت المرأة العربية شديدة الحضاظ لا ترضى أن يُصرَّح شاعر باسمها في النسيب؛ كما يقول محمد بن النمير الثقفي:

 <sup>(1)</sup> الكناية والتعريض، ص 11، المقوصرة: يتخفيف الراء وتشديدها: وعاه من قصب يُرفع فيه التمر من البراري.

<sup>(2)</sup> النهاية في فن الكناية، ص 31. (3) التصوير البياني دراسة تحليلية لمسائل البيان، ص 417، 418.

وقد أرسلتَ في السرَّ أن قد فضحتَني وقد بُحثَ باسمي في النسيب وما تكني<sup>1(1)</sup> مفضلة بذلك ألاَّ يُذكر اسمها ، وهو حرصٌ يتساشى مع طبيعتها الانشوية ووضعها الاجتماعي الذي لا يحبذ ذكر اسمها في للحافل العامة .

ولقد ظلَّت قيمةٌ أخسلاقية مثل العقة مَصْرِبًا للمثل في المجسّمع العربي، حتى وجدنا الشعراء يمدحون بها الرجالُ والنساءُ على السواء<sup>(22)</sup>، وفرَّعوا لها فروعًا أو أقسامًا؛ منها: «القناعة، وقلة الشره» وطهارة الإزار، و غير ذلك نما يجري هذا المجرى<sup>(3)</sup>.

فأما في الشعر؛ فورد منها قول الشنفري:

يَيتُ بمنجاة من اللوم بينها إذا ما بيوتٌ في الملامة حلَّت

التعبير يتضمن كناية من نسبة، والنسبة هنا منفية لا مشبئة؛ لأنه إذا نفى اللوم عن ببت المرأة فقد نفاه عنها بالطريق الأبلغ، وهذا ما يتوخداه الشاعر، فهي امرأة بعيدة هن الملام، متحمصنة بالحلق والعفاف... (4). وقد لا يستطيع الشاعر - إذا سلك غير طريق الكناية - أن يجمل المرأة منزهة عن العبوب بعيدة عن المطاعن إذا هو جاء بتلك الحقيقة بسطريقة تقريرية تصريحية بحتة؛ لما تتصف به الكناية من إيجارٍ وتصوير بديع للشيء المعنوي من شأته أن يؤدي إلى التأثير والإفناع.

ولم يفتأ الشعــراء يصورُون المرأة الحائنة تصويرًا كنائيًّا عجيبًــا؛ قال: •وِمن نادر ما كني به عن المرأة الحائنة لفراش زوجها قول ابن الرومي، ويقال لابي علي بن البصير: أنت يا شيـــخ نائــمٌ فتنــبُــهُ وانتصحِني فلســتُ مِن خشاشك

لك أنفَى تَزيفُ في كل وكر وتريّي الفراخُ في أحشانسك (5)

<sup>(1)</sup> التصوير الياتي دراسة تحليلية لمسائل اليان، ص 417.

<sup>(2)</sup> قال قدامة بن جعمفر: "إنه لما كانت فضائل الناس من حيث هم ناس، لا من طريق ما هم مشـتركون فيه مع سائر الحيوان، على ما عليه أهل الآلياب من الانضاق في ذلك، إنما هي المقل والشجامة والمغل والمغة، كان المقاصد لمدح الرجال بهذه الأربع الحصال مصييا». نقد الشعر، يتحقيق كمال مصطفى، ص 65، 66.

<sup>(3)</sup> نقد الشعر بتحقيق كمال مصطفى، ص 67.

<sup>(4)</sup> نظرات تطبيقية في علم اليان، ص 168.

<sup>(5)</sup> الكتابة والتعريض"، من 51. تريف: من واقت للرأة في مشيها تريف إذا رئيتها كانها تستغير، ومن معاتي تريف: تخشال، وواقت الحمامة تريف بين بدي المكر: أي تمثي مدلقه عبد اقستاح محمد مسالامة، نظرات تطبيقة في علم البيان، ص 51.

بحيث جاءت كنايتان في البيت الثاني؛ الأولى عن المرأة التي تتردد على بيوت الرجال بغية عارسة الرذيلة، وأما الكناية الثانية: فعن أولادها الذين هم من غير زوجها، وهم ثمرة من ثمار الخيانة والمرزنا، وقد زاد تنكير لفظ «أنثى» في تموضيح الدلالة على وضاعة تلك المرأة.

ولم يحالف المتنبي العسواب وهو يكني عن تنزهه عن ارتكاب الرذائل؛ لأنه لم يناسب بين معناه ولفظه؛ فأتت كنايته يغلب عليها التعسريح، وهو غيرٌ ما عُرف في الاسلوب الكنائي من ستر وإخفاء؛ قال:

# إنَّى على شغفي بما في خُنرُها ﴿ لَاعْفُ مَمَّا في سراويلاتها

قال ابن الأثير: فهذه كناية عن المنزاهة والعضة، إلا أن الفجور أحسن منها، وما ذاك إلا في سوء تأليفها وقبح تركيبها...، (1). وليس ذلك مثل «الكنايات الجيدة في هلا الباب: فلان عفيف الإزار، وفسلان طاهر الليل إذا كان عفيف الفرج» (2). فقد وقعت الكناية في الشيء الذي له علاقة بالممدوح، وفي وصف الشيء بالعسفة وصف لصاحبه، وتنزيه له من الفعل الشنيع. وبذلك فهإن الكناية إذا حسنت أدت دوراً كبيسراً في تصوير المعاني الحلقية على أكمل وجه، وكانت ذات أثر قوي في المتلقي.

ولقد وجدنا بعض الشعراء يعملون إلى الحياة الاجتماعية العربية فيقتبسون منها بعض المعتقدات التي تقوم على تصور اجتماعي، مضاده أن الجنين يطلب بأتفه الموضع الذي يخرج منه قبيل رؤيته النور، وهي كناية عن ضرج أمه؛ قال الشعاليي: «أتشدني أبو القاسم الرسوري لبعض العرب:

وإذا الكريم أضاع مطلب أتفه أو مرسه لكريهة لم يغضب(3)

والعـرب تقـول: إن الجنين إذا ثمت أيامـه في الرحم وأراد الحـروج منه طلب بأنفـه الموضع الذي يخرج منه؛ فقال لي الاستاذ أبو بكر الطبري:

<sup>(1)</sup> أحمد مصطفى المراغي، علوم البلاغة: البيان والمعاني والبديع، ص 285.

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، ص 28.

<sup>(3)</sup> الأبيات في المعاني الكبير 1، 507، قال ابن تشية: المطلب أنفه فرج أمه، لأنه إذا تحت أبامه في الرحم، وأداد الحروج طلب بأنفه مسوضع المخرج، يقول: متى لم يحم فرج أمه وامسرأته فليس يغضب في شيء يؤتى إليه المعانى الكبير 1، 507، 508.

انظر كيف لطف هذا الشاعر بحدقه للكناية عن فرج الأم بقوله: مطلب أنفه، ومعنى البيت: أن الرجل مستى لم يحم فرج أمه أو امرأته لم يغضب من شىء يؤتى إليه بعد ذلكه(1).

وقد استدل بتلك الكناية عن أن نخوة الرجل وشهامته تكمنان في غيرته وحمايته شرف أمه وزوجه، وهي شيمة من الشيم الأخلاقية التي شهرت بها العرب؛ قال ابن طباطبا العلوي: قوأما ما وجدته في أخلاقها، ومدحت به سواها، وذمت من كان على ضد حاله فيه فخلال مشهورة كثيرة، منها: في الخلق... ومنها في الخلق السخاء والشجاعة... والغيرة... والأنقة... وما يتفرع من هذه الخلال التي ذكرناها من قرى الاضياف... والذب عن الحريم... أ<sup>22</sup>. وبذلك فإن هذه الكناية متولدة عن عُرف من الاعراف الشائعة في المجتمع العربي، وإن كان معناها جاء مغلقاً تغليفاً يراعي القيم الأخلاقية التي لا تجمل الأسماع تنبو عند التلفظ بها، وهي إلى جانب ذلك تجمل حقيقة عدم التراخي في الذود عن الشرف الذي خصه بأقرب المخلوقات لديه؛ ألا وهما الأم والزوج.

إن ارتباط الكنايات بالماني الحلقية دَفَعَ لفويًّا مثل المبرَّد إلى أن يعمد إلى تقسيمها تقسيمًا مبنيًّا على تلك المصاني، فقد رأى المبرد وراء لجوء اللغة إلى الكناية دوافع خلقية، وتبنَّى رأيه الكثيرون من دارسي البلاغة العربية (3). وخاصة الفسرب الثاني منها، وهو الذي يعده المبرد أحسنها، ويكون من الكناية -وذلك أحسنها - الرغبة عن اللفظ الحسيس المفحش إلى ما يدل على معناه من فيسره؛ قال الله - وله المثل الاعلى: وأمر لكم المؤتلة العبيام الرفّث إلى بايكم ... هي [البقرة]... (4). والحق أن عموم تقسيم المبرد للكناية يغلب عليه المعنى اللغوي الذي هو للستر والإختفاء؛ سواء أكانت فلتعمية والنغطية اوفللتفخيم والتعظيم (5)؛ باعتبار أن الغاية في نهاية المطاف أخلاقية، وقد أكد بعض الدارسين ذلك بقولهم: إن الأدباء يلتجنون إلى الأسلوب الكنائي؛ فليحققوا الغايات التي ذكرناها في هذا الكلام من محاولة إضفاء المنى الصريح، ذلك الإختفاء المغنى الصريح، ذلك الإختفاء المغنى الصريح، ذلك الإختفاء المغني عربه علي يخشون التصريح به، أو عا لا يرضونه لعبارتهم من الفحش

<sup>(1)</sup> النهاية في فن الكتابة، ص 26. (2) حيار الشعر، ص 50.

<sup>(3)</sup> نحو الصوت ونحو المني، ص 79.

<sup>(4)</sup> الكاسل 2، 291.

<sup>(5)</sup> راجع الكاخل 2، 291، 292، وفي علم اليان، ص 132.

والابتذال، وهو في الوقت نفسه يستثيـر الشوق في نفس القارئ والسامع، فسيجد كل منهما المتعة الفنية التي يصل إليها بعد البحث والتأمل والإدراك<sup>(1)</sup>.

ولقد شهر عن العرب في أساليهم الجارية في لغتهم، أنهم يعمدون إلى الكناية كلما ضاق بسهم الكلام عندما يذكرون الشيء القبسيح فلا يسجدون بدًّا من العدول عنه إلى الكناية؛ وفمن عادة المسرب أنها لا تكنى عن الشيء بغيره إلا إذا كسان يقبح ذكره ا(2). وقد است.مر ذلك في لغتهم - على ما يسدو - عهودًا حتى وجدنا الحجـاج على سبيل المثال، وهو من ولاة بني أمية، يكني عن الاست بالذيل. ﴿وَمَا يُسْتَحْسُنَ لَلْحَجَاجُ قُولُهُ لام عبد الرحمن بن محمد بن الأشعث: عمدتُ إلى مال الله فوضعته تحت ذيلك، كأنه كره أن يقول: تحت استك كما تقول العامة؛ خـوفًا من أن يكون قذعًا ورفتًا. كما هيب به عبد الله بين الزبير لما قبال لامرأة عبد الله بن خيارم: «أخبرجي المال الذي تحت استك، فقالت: ما ظننت أن أحداً يلى شبئًا من أصور المسلمين فيتكلم بهذا. فقال بعض الحاضرين: أما ترون إلى الخبلع الخفي الذي أشارت إليه؟ (3). وليس الحجاج كعبد الله بن الزبير، بدليل عدم الرضا الذي لقيه الأخبير من الرعية الذين يقوم على شؤونهم، وفيه ما فيه من الأذي الذي تشمئز منه النفس، وتقشعر له الأبدان؛ بما يجمل الكناية ضرورية. إن اأسلوب الكناية في بعض الأحيــان يكونُ ضرورةً يتطلبها الموقف، وذلك حين يكون اللفظ الصريح تشمئز منه النفس ويمافه اللوق لمجافاته للآداب والقيم الاجتماعية، أو يكون التعبير الصريع مدعاة للمشاهب، ومثارًا للأذى، واستجلاب الخصومة ع<sup>(4)</sup>.

والحق أن استقراء مظاهر السلوك الإنساني تدلنا على أن منها ما قد يكنى عنه؛ لكونه يمثل سلوكًا غير محبـذ لا يصدر عن نفسٍ سمـحة، وهم في هذا الشـأن يكنون عن البخيل البالمقتصد، ويقال: فلان نظيف المطبخ، وفلان نقي القدر؛ قال الشاعر:

بيضُ المطابخ لا نشكو إماؤهم طبخُ القدور ولا غسلُ المناديلَ (<sup>5)</sup>

<sup>(1)</sup> البيان العربي، ص 223، وفي علم البيان، ص 132.

<sup>(2)</sup> القرآن والصورة البيانية، ص 259.

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، ص 20.

<sup>(4)</sup> شفيع السيد، التعبير البياني رؤية بلاغية نقدية، ص 150.

<sup>(5)</sup> النهاية في فن الكناية، ص 85.

وتجد المعنى نفسه قد كنى عنه القرآن الكريم، فأجاد تصوير نفس البخيل، وجعله في حال الاحتساج كمن يدفع يده إلى عنقه، يريد خنق نفسه، بحيث أراد القرآن من وراه ذلك: فتهجين الشيء والتنفير منه، كما في قوله تعالى في التنفير من البخل والتهجين: ﴿وَلا تَجْعُلْ يُعَلَّا مُقَلِّولًا إِلَىٰ عَلَّكُ ... ﴿ وَلا تَجْعُلُ يُعَلِّمُ مُقَلِّلًا إِلَىٰ عَلَّكُ ... ﴿ وَلا تَجْعُلُ يُعَلِّمُ مُقَلِّكُ الْمُ عَلَّكُ ... ﴿ وَلا تَجْعُلُ يُعَلِّمُ اللَّهِ عَلْكُ ... ﴿ وَلا تُعْلَىٰ ... وَهَ ﴾ [الإسراء]ه(1).

وإذا كانست الكنايات قد صسورت البخل بمثل تلك العسور، فإنهما امتمدحت الكرمَ والجمود، وأشادت بمن تغلب عليمه تلك الحصال، حتى افتسخر إبراهيم بن هرمة بذلك، وقال:

## لا أمتع العوذَ بالفصال ولا أبتاعُ إلا قريبةَ الأجل

فالبيت بشتمل على كنايتين:

1 - قوله: لا أمتم العوذ بالفصال: كناية عن الكرم.

2 - قوله: ولا أبتاع إلا قريبة الأجل: كناية عن الكرم.

فالشاعر يريد أن يثبت أنه كريمٌ مسفياف، ثم ساق دليلاً على هذا؛ أنه لا يمتع الناقة بولدها؛ لأنه الناقة التي دنا أجلُها؛ لأنها بولدها؛ لأنه الناقة التي دنا أجلُها؛ لأنها أيضًا – ستدبع، أو ستنحر عن قريب، وواضع أن الشاعر يريد أن ينعت نفسه بالكرم في كلا التركيبين . . . (2).

والملاحَظُ أنه ومهما تعددت كتايات المنى الواحد،فإنها تتفاوت في التعبير عنه تفاوئًا يثبت اختلافها في النهاية، وليس تساويها، سواء أكانت دالة على البخل أو على الكرم.

ولقد عقد الشعالي فصلاً فيما أسماه: ﴿ فِي الكناية عن جملة من المعايب والاتحلاق المدمومه منه عنه المعالم المدمومه منه عنه وإذا كان الرجل جاهلاً قبل: فلان من المستريحين، لقولهم: استراح من لا عقل له. فإذا كان فضوليًا داخلاً فيما لا يعتبه مستكلفًا ما لا يلزمه قالوا: هو وصي آدم... فإذا كان وقحًا قالوا: هناك درقة، وحدقة، ووجنة مطرقة، وهذه اللفظة للصاحب من كتاب له إلى أبي العباس الضبي في ذكر أبي الحسن الجوهري.

فإذا كمان قليل الدماغ قالوا: قلان فسارغ الغرفة. . . فسإذا كان كثير الطيش، قالوا: أحضر ممه وتدا، فإذا كان كمدويا قالوا: الفاخشة صنده أبو ذر، وهذه اللفظة حلبة من معاه الساحب، ولم أسمع في صعناها أحسن وأبلغ منها؛ لأن الفاخشة يُضرب بها المثل

<sup>(1)</sup> الإيضاح، الطنيم بقلم محمد عبد للنمم خفاجي، ص 197.

<sup>(2)</sup> عبد الفتاح محمد سلامة، نظرات تطبيقية في علم البيان، ص 166.

في الكذب... فإذا كان لقيطًا لا يُعرف له أبَّ قالوا: "هو من تربية القاضي"، "ومن موالي النبي ﷺ؛ لان القاضي يأمر بشربية اللقطاء، والإنفاق عليهم من اللقط على أعمال البير، والنبي ﷺ يقول: "أنا مولى من لا مولى له...، فإذا كان قوادًا قالوا: «فلان يجسم شمل الأحباب»، وقلد يكني به أيضًا عن الرقيب، (1).

وإنك إذا أنسمت النظر في تلك الكنايات - وهي على التوالي في الكناية عن الجاهل، والاحمق، والوقع، وقليل الدماغ، وكثير الطيش، والكلوب، واللقيط، والقواد - استدللت منها على أنها تُصور ما كان يسود العلاقات والروابط الإنسانية في القرن الرابع الهجري - وهو عصر الثمالي - من أمراض خُلقية، أسباب استضحالها - على ما يبدو - ضعف العقيلة في نفوس الناس، وانتشار الانحلال الحُلقي، واستفحال الاصور المحرمة من زنا ووشايات، وبعد عن الخصال الكرية، وبذلك فإن الكناية أصبحت الاسلوب الامثل في التعبير عن المشكلات الاخلاقية التي كان يتخبط فيها المجتمع العباسي آنلاك. وقد يكون تضاقم تلك المشكلات سببًا أدَّى في المقابل إلى أن تستقل فتصبح فنًا من فنون البيان.

وقد لا نلَّهب بعيدًا في البرهنة على ما تلعبه الكنايات من تصوير للقيم الحُلقية بأسئلتها الواردة في الأحاديث اليومية، والتي منها: د... نَصِفُ إنسانًا بأنه واسع الصدر، وهذا كناية عن الحلم، كما نصف بأنه طاهر الذيل، كناية عن العفة، ونقول عنه: بيته عامر، كناية عن الكرم، وبابه مفتوح، كناية عن حسن المعاملة إذا كان رئيسًا في العسما، ونقول: أنفه في السماء، كناية عن الكبر، ويده في السراب، كناية عن الفقر، ولسانه طويل، كناية عن سوء الأدب...، (2).

وبذلك يظل للجنسم مجالاً هاصًا يقتبس الأدباء منه مسختلف المعانسي الكنائية التي تصور العلاقات السائلة فيه في فترة معينة من تاريخه.

ولقد أراد بعض الشعراء أن يجمل صدة قيم إنسانية أخلاقية في بيت من الشعر، وكأنه أراد أن يجمعها في قومه ليدل بها على حصبية لا مثيل لها؛ فيقول الشاعر: بيض صنائعنا سود وقائمنا خضر مرابعنا حمر مواضينا (3)

<sup>(1)</sup> الكتابة والتعريض، ص 107، 108، 110، 114.

<sup>(2)</sup> عبد الفتاح عثمان، التشبيه والكتابة بين التنظير البلاغي والتوظيف الفني، ص 166.

<sup>(3)</sup> المواضى: مضى السيف مضاه: صار حادًّا سريع القطع، يقال هو أمضى من السيف.

ففي البيت أربع كنابات: «بيض الصنايع: «كناية عن الإحسان إلى الناس»، سود الوقاعه: «كناية عن الحير والوقاء»، خضر المرابع: «كناية عن الحير والوقاء»، حمر المواضى: «كناية عن كثرة قتل الاعداء)(1).

وقد واد في قوة تلك العصبية - إضافة إلى الكنايات المتتالية في البيت - الظواهر الصوتية المتمثلة في السجانس الصوتي في الصنائعنا ووقائعنا ومرابعنا، والطباق بين اليف وسوده، والمزج بين ألوان البياض والسواد والاختضرار والاحتصرار في تلك الكنابات.

ومن اللافت أن ارتباط الكنايات الخلقية بمجتمع ما، أفقدها هي الأخرى كثيراً من 
دلالاتها وإيحاءاتها في العصر الحديث، ومن الأمثلة التي توضع ذلك: «الكنايات كما 
جاء قول إحدى النسوة في حديث أم زرع: «زوجي رفيع العماد، طويل النجاد، عظيم 
الرماد، قريب البيت من الناده. كنت برفعة عماده عن شرفه ومنزلته؛ لان رفع العماد 
يلازم الشرف غالبًا، وكنت عن طول قامته بطول نجاد سيفه؛ لأن من طالت قامته طال 
نجاد سيفه، وكنت بعظم رماده عن كثرة ضيافته وإطعامه؛ لأن الرماد لا يعظم إلا عن 
كثرة الطبخ والإحراق للحطب الكثير، وكنت بقرب بيته من المجلس عن كرمه؛ كي لا 
يستبعون الأضياف منه، وكانوا ينزلون في المواضع المنخفضة كي لا يراهم الضيفان 
فيأتونهم؛ ولذلك قال طرفة:

ولست بعلال التلاع مخافة ولكن متى تسترفلاً القوم أرفد يُطلق على الارتفاع والانخفاض (2).

ومن الحق أن الكناية عن تلك السقيم الخلقسية؛ كالشرف، وطول القسامة، وارتضاع الهمة، وكثرة الضيافة، والكرم ـ بمثل ما كنت المرأة عن روجها ـ لم يعد يثير في نفوسنا شعورًا مماثلاً لما كان يقوم في المخاطبين بها أيام إلقائها فيهم، وكان تلك الكنايات فقدت أهم خصسوصياتها في الشائير بمجرد انستقالها من عصسر إلى عصسر آخر، ومن ظرف اجتماعي إلى ظرف آخر.

إن الأدباء عادة ما يجعلون الكنماية أسلوبًا تمتزج داخله مشاعرهم، فيبشون فيه نوازع نفسيساتهم الإباحية التي لا يستطيعسون أن يخاطبوا بها الناس صراحة، مسئل هذا الشاعر الذي يفضل العدول عن النساء إلى الغلمان. وومن حسن الكناية عن العدول عن مباشرة

<sup>(1)</sup> عبد الفتاح عثمان، النشبيه والكناية بين التنظير البلاغي والتوظيف الفني، ص 169.

<sup>(2)</sup> عبد العزيز بن عبد السلام السلمي، الإشارة إلى الإيجاز في بعض أتواع المجاز، ص 113.

النسوان إلى مفاخلة الغلمان قول بعضهم:

لا أركبُ البحرَ ولكنني ﴿ أَطَلَبُ رِزقَ الله فِي السَاحِلِ(١))

وهي ظاهرةٌ كنَّا ألمحنا إلى أنها من تأثير الأداب الاعجسمية في الأدب العربي، وكان من نتائجها هذه النزعة الإباحية التي أصبحت ميزة من ميزات الأدب العباسي، ومن أمثلتها:

ه. . . في فحش المعنى وطهارة اللفظ مـا أنشدنيه السيد أبو جعفر مــحمد بن موسى الموسوى؛ قال:

أنشد محمد بن عيسى الدامغاني، ولم يُسم قائله:

تذكر إذ أرسلته بيدقا فیك فوافانی فرزانا<sup>ه(2)</sup>

وقول عبد الصمد بن المعذل:

و إذا هبت النفوسُ اشتباقــاً وتشهى الخليلُ قربَ الخليلِ كان ما كان بيننا لا أسسب مه ولكنه شفاء الغليس (3)

وقد انعكست مظاهر الشبذوذ الجنس والنزعة الإباحية على السنة كشير من الادباء، واصبحت الكناية عنها أهم أسلوب يُعبر به عن خبايا أنفسهم، وما يعترك فيها من نوازع الحفاظ والتصريح بالملمات، حتى جاءت قليلة الإبحاء، شبيهة بالحقيقة في تصوير المني.

وأما صلة الكناية بالقيم الاجتماعية فتؤكدها الدلالات المختلفة الرامزة لطبيعة الوسط الذي صبغت فيه، وعبرت عنه حتى أتت مكوناتها ملتبصقة به ومتجلرة فيه، وقد أمكن للباحثين أن يقفوا على ما يطرأ على الكناية من تغير جراء اختلاف السيئات، فقال بعضهم: (والكنابة تعبير وجداتي يختلف من بيئة إلى أخرى، فمثلاً في مـجال التعبير عن الخبرة بالحياة نجد البيئة الصحراوية تقول: افلان يعرف من أين تؤكل الكتف، وفي البيئة الشاطئية والساحلية يقولون: «فلان يعرف كيف ترمى الشباك»، وفي التعبير عن الكرم نجد البيئة الصحراوية تكنى عنه وتقول: ﴿ فَلَانَ جَبِّانَ الْكُلِّبِ ۗ أَو ﴿ مُهِّولُ الفصيل؛؛ لأن العربي كان ينحر ناقته لضيفه، ويتسرك فصيلها - ابنها الصغير - فيعتربه الهزال، لانقطاعه عن لبن الأم، وفي السبيئة الحضرية يكنسون عن الكرم بقولهم: «فلان

<sup>(1)</sup> الكناية والتعريض، ص 67.

<sup>(2)</sup> المعدر السابق، ص 68.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص 71. الخليل: المصديق الخاص (ضميل بمني صفاحيل)، المليل: شدة العطش وحرارته .

حجرة استقباله لا تُغلق ٤٠٠٠ بابه دائمًا مفتوح. . . ١٠٠٠.

وتؤكد الدلالات الاجتماعية على أن الكناية تستمد روحها من الوسط الاجتماعي، وليس من وجدان الشاعر الذي قد يكون دوره متمثلاً في صياغة المعاني صياغة إيحائية من شأنها أن تعمق فهمنا للواقع وربما كان الفرق بينها وبين الرمز من تلك الناحية، ووإذا كانت الكناية تستمد دلالتها من روح العصر وتقاليده وقيمه ومقدراته؛ فإن الرمز يقتطع روحه من روح الشاعر ودهاليز نفسه المظلمة وتجاربه الملتوية المقدة، (2).

ومن اللافت أن كثيراً من الكنايات فقدت جانبها الإيحائي لا لشيء سوى أنها عبرت عن موقف اتصل بحادثة أو وضع اجتماعي قديم لم يعد هو نفس الوضع الذي يعيشه الناس اليوم، فيأما المسوغات في ذلك فيهي أن «التطور الحضاري الذي نعيشه قد غير كثيراً من الكنايات، فأصبحت غير مستساغة في عصرنا، فمثلاً كان يكنى عن الكرم: المكثرة الرماده؛ لأنه يلزم من كثرة الرماد كثرة الإحراق، ومن كثرة الإحراق كثرة الطبخ، ومن كثرة الطبخ كثرة الأكلين، أما اليوم فيقال في التعبير عن الكرم: ففلان كثير الاستهلاك، وكان العرب يكنون عن طول الليل بقولهم: قليل بسطئ الكواكب، أما اليوم فيقال: قإن عقارب الساعة لا تتحرك، وهكذا نرى الكناية تختلف من عصر إلى عصر، ومن بيئة إلى بيئة؛ لأنها في الحقيقة تمبير عن إحساس الأديب وترجمة لروح عصر،

وقد يكون في بعض الكنايات ما يدل على أنها متصلة اتصالاً وثيقاً بالطبائع الغالبة على الإنساني إذا على الإنسان في كل عصر، فإذا ما تم التعبير بها دلت على المظهر السلوكي الإنساني إذا كان فعلاً أو رد فعل، أو معنى من معاني الرضا أو الغضب على سبيل المثال، وفي القرآن الكريم كثير من تلك الكنايات التي خُوطب بها البشر في شخص الرسول الكريم مثل: ﴿وَوَبَابَكَ فَعَلَيْدٍ ﴿ وَكَابَكَ فَعَلَيْدٍ ﴿ وَكَابَكَ فَعَلَيْدٍ ﴿ وَكَابَكَ فَعَلَيْدٍ ﴿ وَكَابَكَ فَعَلَيْدٍ مِن اللهادات؛ يقال: «فلان طاهر الثباب وطاهر النفس عا يستقلر من الأمال ويستهجن من العادات؛ يقال: «فلان طاهر الثباب وطاهر الجبب والليل والأردان»، إذا وصفوه بالنقاء من المعابب ومدانس الأخلاق، و«فلان دنس الثباب» للغادر . . . هُ أَن الورد قوله تعالى: ﴿ وَيُومُ يَعَمُ الطّامُ عَنْ يَدَيْهِ بَوْلُ يَا لَيْتِي

<sup>(1)</sup> عبد الفتاح محمد سلامة، نظرات تطبيقية في علم البيان، ص 182

<sup>(2)</sup> عننان حسين قاسم، التصوير الشعري التجربة الشعورية وأدوات رسم الصورة الشعرية، ص 146.

<sup>(3)</sup> عبد الفتاح محمد سلامة، نظرات تطبيقية في علم البيان، ص 183.

<sup>(4)</sup> الكشاف 6، 176.

اتْخَذْتُ مَعَ الرَّسُول سَيلاً ﴿ [الفرقان]؛ قال الزمخشري: ﴿ عَضَ السِّدين والأنامل والسقوط في اليد وأكل البنان وحرق الأسنان والأرم وقرعها كنايات عن الغيظ والحسرة؛ لأنها من روادفها، فيلذكر الرادفة، ويلك بها على المردوف...ه(1). وتطهير الثياب باعتباره تطهيرًا للنفس، أو عض البد وكونه دليلاً على الندم من المعانى المرتبطة بالسلوك الإنساني بغض النظر عن البيئة التي يتواجد فيها أو المجتمع الذي ينتمي إليه، فإن الكناية تختلف مـن هذه الوجهة عن الرمـز الذي لا يستطيع أن يتـعدى حـدود الزمان والمكان للتجربة الشعورية، وبللك فإن الكناية تتخطى - أحيانًا - العصور والأمكنة لتعلقها بالحقائق الإنسانية والكونية والطبيعية، كان يكني عن التكبر بتصعبر الحد، أو عن قلة الحبسرة بنعومـة الأظفار، وهكذا، ولكن الرمـز لا يستطيع أن يتـخطى الحدود الزمــانية والمكانية للتجربة الشعورية التي نُبِّت على أرضها، وغذاه ثراها، وذلك ما جعل الكناية تتوافر في كثير من المعطلحات الدارجة في الحديث اليومي. . . ا(2)، ولا يعني ذلك أن الكنابة تعبير مستمر مع جميع الاحبوال والمراحل التاريخية مهمما تقلبت وتغيرت، بل الصواب أنها تعبير لغوي يعسريه ما يعتري اللغة من تغير دلالي بفعل تداول الجماعة اللغوية لـه، وهو أمرٌ تغافلُ عنه بعض الـبلاغيين، . . . وكـأني بالبلاغيـين في جدلهم حول الكناية. . . لم يفطخوا إلى أن اللغة تتغيـر طبقًا للنمـو الحضاري والتطور الشقافي والاجتماعي؛ فقول الشاعر:

#### جبان الكلب مهزول الفصيل

ليس له ذات الوقع النفسي والفكري في القسرون التي تلت عسصر الشساعر وبيستتـــه الادبية، وأي أثر فني يمكن أن نستشفه في عصرنا هذا من قول زياد الأعجم:

إن السماحة والمروءة والندى في قبة ضربت على ابن الحشرج»(3)

وحقيقة الأمر أن ظاهرة التغير قد تلامس المعاني كما هو الشأن في الأنواع المجازية كالكناية، كما قد تقع على الألفاظ، وهو شئ أدركه علماء العربية وسمبروا أغواره بعد أن تحول للجتمع العربي إبان العصور الإسلامية، دوقد ظهر أثر هذا التحول واضحًا في اللغة العربية بمجئ الإسلام بثقافته الجديدة، وقد ترتب على ذلك تغيرات دلالية كبيرة في كثير من الألفاظ، وقد تنبه علماء العربية القدامي إلى أثر هذا التحول الاجتماعي

<sup>(1)</sup> الكشاف 4، 146.

<sup>(2)</sup> التصوير الشعري التجربة الشعورية وأدوات رسم الصورة الشعرية، ص 146، 147.

<sup>(3)</sup> منهج البلاغين في بحثهم لمسطلح الكناية، مجلة آداب المستصرية، ص 58 العدد 10، 1984.

والثقافي الذي طرأ على حياة العرب، وتنبهوا إلى أثر ذلك على تغير الدلالة (1). هذا إذا اعتبرنا أن دلالة اللفظ مؤشر أولي على أن النغير العام للغة واستعمالاتها المختلفة في مجال البيان وغيره، وهي حقيقة لا يختلف فيها اثنان.

ولقد حاول بعض الباحثين بسط التغيير الدلالي الكنائي بمقابلة الصور القدية بالحديثة، مرجّعًا ذلك كله إلى عامل الذوق الذي اختلف هو الآخر اختلافًا بيئًا، فقال: وتختلف الكناية باختلاف الزمن، فقد كان العربي يمدح المرأة ويكني عن ترفيها بقوله: «هي نؤوم الضحى»، ونحن الآن نَمُدّ ذلك مظهرًا للكسل والخمول. والكناية «هو كثير الرماد» كناية عن الكرم كانت لها بلاغتها في العصور القديمة، أما الآن فلا نكاد نشمر لها بجمال؛ لأن الذوق يختلف في تقدير الكناية باختلاف العصور شأنه في ذلك شأنه في التشبيه والاستعارة (2).

وبذلك فإن في تاريخ اللغة وتطور المجتمع المبشري ما يؤكد على أن سنة التطور هي التي تَسقى على ما تسريد أن تُبقي عليه من الكنايات، بينما تجعل من بعض الكنايات الأخرى بديلاً عن البعض الآخر.

والحق أن دراسة الدلالات الكنائية يحيلنا إلى طبيعة المجتمع الذي تدوولت فيه، فنحكم بالتالي على درجة رقيه أو تدنيه، ومن ثم نرى الفرق بين أساليب العيش إن كانت بدائية أو عصرية، ورمن الواضع أن طهبو الطعام بالحطب، وقبيام الكلاب على حراسة البيوت، واقتناه الإبل والنياق ترتبط جميعها بتقاليد الحياة العربية في الصحراء منذ عهد بعيد، وهي تعد فريبة على حياتنا اليوم، ومن ثم لا يستسيغ الذوق المعاصر مثل هذه الأساليب النابعة منها؛ لذلك نجد من أساليب الكناية ما هو مستحدّث يستمد دلالته من روح العيصر الحديث وتقاليده؛ كقولنا في الكناية عن التشاؤم: وينظر إلى الدنيا بمنظار أسوده، وفي الكناية عن القرة بأنها «لغة المدفع» في نحو قولنا: «لغة المدفع أنسب اللغات لتحرير الأرض المحتلة»، وفي الكناية عن الطائرة بأنها «سليل البخار» (6).

<sup>(1)</sup> فريد عوض حيدر، علم الدلالة دراسة نظرية وتطبيقية، ص 87، 88.

<sup>(2)</sup> كتاب الإيضاح في علوم البلاغة، التقديم بقلم محمد عبد المنعم خفاجي، ص 198.

<sup>(3)</sup> شفيع السيد، التعبير البياني رؤية بلاغية نقدية، ص 144.

عيشه، وأنماط سلوكه، أين تقع الكناية فيه بالمدفع والطائرة والمنظار الأسود؟.

وعما يقرره الدارسون أن تلازم المعنين في الكناية مرده إلى العُمرف السائد في المجتمع، الشيء الذي يجمعل من الكنايات أكبر مُعبرٌ عن ذلك المجتمع وعن التقاليد المتبعة فيه. إن «التلازم القائم بين المعنين في الكناية... منعه العرف والعادة في الاعم الاغلب من الاحيان... وهذا العرف نفسه هو الذي يربط بين استخدام بسط الحرير وحياة التنعم والسيادة، على حين يدل الالتسماق بالتراب على الفاقة والذل. وكذلك استقر العرف على أن الرجل هو الذي يحمل السيف، وأن المرأة هي التي تتجمل وتنزين، ومن مظاهر تجملها وتزيينها صبغ يديها بالخضاب.

ولما كان العرف يختلف لدى المتحدثين بالعربية من عصر إلى عصر، كان كثير من أساليب الكناية لمصيفاً بعمصره الذي ظهر فيهه (1). وقد أفقد ذلك الوضع كثيراً من الكنايات صلتها بالعصور التالية عليها، عما جعل بعض الدارسين يرى إمكانية دراسة دلالتها على المعايير الاجتماعية عوض أي دراسة أخرى، قوربما لو اكتفى بدراسة دلالاتها على معايير اجتماعية في فترة ما، كان أجدى من محاولة البحث عن جماليات لا تتسق مع التطور الزمني والحضاري (2). وذلك ما يحقق في رأينا - ادعاء أن الأدب مرآة المجتمع تنعكس فيه حياة الأفراد، ويتم به تصوير ما يكابده من آلام، وما يطمع إلى تحقيقه من آمال، وما يزخر به من قيم محمودة؛ كالكرم، والسخاء، وإغاثة الملهوف، والحلم، والعبوس، والعبوس،

ومن الملاحظ أن الكنايات تكثرُ في الخطاب العامي كثيرة لافتة، مما دفع بعض الباحثين إلى أن يعلل ذلك بقوله: «... بل إن العامة يستخدمونها لسهولتها في الاداء، وقدرتها على توصيل المعنى محسوسًا مجددًا للمخاطب، (3)؛ فقولنا: «فلان يوكل ولدي العسل» كناية عن العلم، وقولنا: «نحل ليهم أعينهم» كناية عن تبصيرهم بالحقائق، وقولنا: «شاتي اللبن ومدرق الطاس» كناية عسمن يبطن الرغبة في الشيء، ويتحاشى إظهارها وإعلانها في الناس، وقولنا: «الشدلية» كناية عن القهوة، وقولنا: «جراولوا العرق البارد» كناية عن إرهاقهم له.

<sup>(1)</sup> شفيم السيد، التبعير البياتي رؤية بلاغية نقدية، ص 143.

<sup>(2)</sup> رجاء عيد، فلسفة البلاغة بين التثنية والتطور، ص 440.

<sup>(3)</sup> عبد الفتاح عثمان، التشبيه والكناية بين التنظير البلاغي والتوظيف الفني، ص 166.

ولا شك أن جميع هذه الكنايات قد صورت المعنى تصويرًا لا يقلُّ عن الصياغات اللسانية في الفصحى، كما أن تأثيرها لا يختلف بدوره عن أي خطاب لغوي تتواصل به الجماعة اللغوية.

إن الكناية عادةً ما يُعبر بها عن مظاهر البلخ الاجتماعي؛ فتدل على المبالغة والإيجاز، كما هو شائها في أسئال العرب. «والعرب تقول: «له الطم»: البحر، و«الرم»: الشرى. أو تسقول: «فسلان يملك البسر والسبحس» كناية عن اتسساع نفسوذه وسلطانه (1)، بل ربما أبرزت التفاوت الذي يقع بين أولئك الأثرياء والفقراء والمعدمين، كان يكونوا من أصحاب الحرف الحسيسة، وقد خصّها الثعالبي بفصل في كتابه؛ ومنها:

ووأخذ الطائف بالكوفة رجلاً، فقال له: من أنت؟ فأنشد:

أنا ابنُ الذي لا ينزلُ الدهرُ قـدَره وإن نزلــتْ يوما فســوفَ تعودُ تَرَى الناسَ أفواجًا إلى ضوء ناره فمنــهم قيــامٌ حولها وقعــودُ فخلَى عنه، وحسبه ابن بعض الأشراف، فإذا هو ابن بقاله(2).

ومن تلك الكنايات: وسئل حـجام عن صناعته، فقال: أنا أكتب بالحـديد، وأختم بالزجاج» (3)، ومنها فكما قبيل لحائك ما صناعتك؟ قال: زينة الأحياء وجهاز المرقع، (4).

ومن البيَّن أن أمثال هذه الكنايات تدلنا على الحرف والصناعات والمهن التي كانت سائدة في المجتمع العربي، وهي وإن نزع فيها أصحابها إلى تغليفها بغلاف لفظي، إلا أنها ترمز تارة إلى نظرة الاستخفاف التي ينظر بها المجتمع إلى أصحاب تلك الصنائع، كما تُوقفنا على مدى ما يشعر به أولئك المهنيون والحرفيون من حرج وهم يواجهون مجتمعهم؛ ولذا فهم يفضلون العدول عن التصريح بأسماء مهنهم.

ومن اللافت أن حياة المجتمعات تُعدَّ من أهم الروافد التي يستقي منها الادباء الرموز باعتبــارها أنواعًا من الكنايات، وعادةً ما تــرتد الامم إلى ماضيها لتــبحث في تراثه عن الابعاد الرمزية المتمثلة في استيحاء الــشخصيات التاريخية والاسطورية. إن «هناك رمورًا

<sup>(1)</sup> عبد القادر حسين، القرآن والصورة البيانية، ص 286.

<sup>(2)</sup> الكتابة والتعريض، ص 130، 131، البيتان في السفد الفريد 2، 466، وعقب عليهـما بقوله: افظنه ولك لبعض الاشراف، فأمر بتخليته فلما كشف عنه، قبل له: إنه ابن باقلاني».

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، ص 129.

<sup>(4)</sup> أحمد مصطفى المراخى، علوم البلاغة البيان والمعانى والبديم، ص 288.

يستقر عليها ضمير المجتمع وتترسب في أضواره نتيجة كفاحاته ومعاناته ومكابدته للأخطار التي تواجهه؛ سواء أكانت أخطاراً تَمس كيان جماعة خاصة من المجتمع، أما ماضيها فيشكله تراثها بكل ما يرفده من ضروب المعارف والأحداث والتاريخ والأساطير وغيرها.

ومن حق الشاعر أن يستغل بعض الشخصيات المعاصرة ذات الأهمية في حاضر الأمة ونضالها، فيصنع منها شيئًا خارقًا، له مدلولاته وإيحاءاته التي يمكن أن تغذي ما يهدف إليهه (1). ومن ثم فإن الزعم بأن البحث في صور الشعر - التي تُعد الكنايات والرمور إحدى أنواعها - من شأنه أن يعدم العلاقة بين تلك الصور والخلفية التاريخية والواقع الاجتماعي، كما يذهب إلى ذلك بعض الباحثين، قوالبحث في الصورة الشعرية يسقط الالتفات السائع إلى الخلفية التاريخية أو الواقع الاجتماعي أو التفسير اللغوي الذي يشكل في المالوف مدار النص الشعري، ومرده أننا بقلك نتجاوز تلك المرحلة الخارجية النقلية التراكمية إلى مرحلة أدق تستوجب مكاشفة الشعر وتفتيق طاقاته الإبداعية بفعل معادل لدور الشعر في مكاشفة العالم (2).

قلت: إن هذا الزعم باطل من أساسه؛ لكون أن الأدب بما فيه من صور لا ينتج بمناى عن المجتمع مسهما تذرع الدارسون باعتمدادهم بالنص وما يزخر به من دلالات أو كونه هدفًا أو غايةً كما يذهب إلى ذلك علماء الأسلوبية؛ ولذلك فإن الحياة الواقعية أو المجتمع لا تنقطع عراه عمن الأدب؛ نظراً لهذه العلاقة الجدلية بينهما، والتي تظهر حينًا في أن الأدباء يستلهمون صورهم من واقعهم الاجتماعي؛ سواء أكان ذلك على شكل استيحاء الماضى بكل أبعاده الدلالية أو بعث رموزه التاريخية.

<sup>(1)</sup> عدنان حسين قاسم، التصوير الشعري: التجربة الشعورية وأدوات رسم الصورة الشعرية، ص 154.

<sup>(2)</sup> محمد بركات حمدي أبو علي، فصول في البلاغة، ص 260، 261.

### الفصل الثالث

## جماليات التعبير الكنائي

لم يُهمل علماء البلاغة العربية نبيان ما يحتويه التعبير الكنائي من جمالية أخّاذة، ومن رخم معنوي مكتنز لا تتوفر عليه إلا القلة القليلة من الأشكال البيانية الأخرى، وعادةً ما يستدلون على ذلك بصور الكناية التي احتواها النص القرآني المجيد أو الحديث النبوي الشريف، باحتبارهما أهم مصدوين من مصادر البلاغة العربية على الإطلاق، أو هم يعمدون إلى كلام العرب: شعره ونثره، فيروعهم ما نزخر به الكنايات من تأثير، وما تحفل به من اليجاد واختصار ومبالغة، وما تحوز عليه من مواقف نفسية عادة ما يستدعيها الموقف الإنساني، ويتطلب مجيئها ضمن أساليب الحطاب.

إن البحث في جمالية الكناية يفرض إبراز طبيعتها التسميرية، وبنيتها الثنائية باعتبارها ذات دلالتين: ظاهرة وعميقة، كما يتطلب معرضة صلتها ببعض أشكال التعابير المجازية الاخرى، ونخص بالذكر منها: المجاز المرسل، والتشبيه والاستعارة؛ لكونها تشترك جميمًا في وظيفة إبراز المعاني، وتأدينها أداءً جميلاً وواضحًا ومؤثراً؛ لأنها في النهاية تنضوي جميعًا تحت لواء علم البيان الذي يعرفه علماء البلاغة بقولهم: "وهو علم يُعرف به إيراد المعنى الواحد بطرق مختلفة في وضوح الدلالة عليه (11). ثم لا يفتأ الدارسون يضربون الامثلة لتلك الطرق للختلفة - وفي باب الكناية - فيقولون: ١٠. أن يقال في وصف زيد بالجود مثلاً: زيد مهزول الفصيل، وزيد جبان الكلب، وزيد كثير الرماد، فهله التراكيب تفيد وصف بالجود على طربق الكناية . . . وعلى الرخم من أن هذه الاساليب كلها في باب واحد فهي تختلف وضوحًاه (2).

ومن البين أن هذا التفاوت الحاصل داخل التصبير الكنائي يحقق بُعدًا فنيًّا يكمن في إمكانيـة تحقق الموصف الواحد الذي يـختص به الموصوف بكيـفيــات مختلـفة عًّا يؤدي بالتالي إلى تفاوت في درجة تاثر المتلقي بالأساليب المذكورة سابقًا.

والكناية بعدئك ذات دلالتين تقوم كل منهما بإنتاج معنّى أولي مباشر يمكن تشبيهه بالواجهة، وآخر حميق ناتج عن فكرة المزوم التي تحصل بعد التسمعن في الغرض الذي يرمي إليه المتكلم، إننا دحمند الحديث عن الكناية لا بسد من الإشارة إلى ما يسمى الدلالة الماتية، والدلالة المؤومية؛ فالدلالة الماتية تتكون من المضمون الدلالي المنطقي للإشارة

الإيضاح، ص 246.
 بنوي طباتة، البيان العربي، ص 27.

اللغوية...فهي بالتالي تقوم بشكلٍ عام على العلاقة المرجعية، أما الدلالة اللزومية... فهي تتكون من مجموع الانظمة الدالة التي يمكن اكتشافها في نصٍ ما،إضافة إلى الدلالة الذاتية،(1). ويظهر ذلك كما في البيت الذي أنشده العسكري ونسبه للخنساء(2):

## ومخرّق عنه القميص تخاله بين البيوت من الحياء سقيما

أرادت الشاعرة أن تُصف المعدوح بكونه جوادًا، فسعدلت عن التصريح بذلك، وأنت بصورة إنسان وجعلته مخسرًق القميص، نتيسجة اندفاع الناس حوله وجدبهم إياه رجاء نواله، وهو ما جعلنا نستنتج المعنى: «كونه جوادًا» استنتاجًا ذهنيًا.

ومن اللافت في النهاية أن الممدوح جاء نكرة غير مقصودة، وهو قولها: "ومخرق»، الشيء الذي يجعل المتلقي يتساءل عنه بينه وبين نفسه، وهو تساؤلٌ يدفع به أيضًا إلى أن يبحث عن الدلالة النهائية من الكناية.

تلعب المعاني الأول في التعبير الكنائي دور المساعد في العبور إلى المعاني النواني المقصودة، فيهي أشبه بالمحفَّز للوصول إليها والمسك بها؛ «إذ لا يمكن الاستدلال على المعاني دون التوقف عندها والاصطدام بها مرحليًا، ثم تكون عملية اختراقها أو مجاورتها إلى ما وراءها من معان، ومن ثم يفقد الكلام شفافيته الدلالية، ويكتسب ضربًا من الكتافة، (ق. وهي كتافة لم تتولد من المعاني الأول، بل هي محصلة لمخاض ذهني بحت، ودلالة منبشقة من عقل المتلقي بعد أن دارت تلك المعاني الأول بفكرة ومخيلته. والبلاغيون إذ يؤكدون جواز إرادة طرفي الكنائية، فإن ذلك لا يعني بالتالي ضرورة تحقق المعنى الظاهر في كل الأحوال، وهي إحدى خصائص التعبير الكنائي، ومعناها: «أن لفظ الكناية الذي قصدوا به الدليل قد يتحقق مدلوله ومعناه الظاهر، وقد لا يتحقق؛ وإنما يقصد لازمه، ففي قوله تعالى: ﴿وَلا تُصَمِّرُ خَدُكُ لِنَاسٍ... ﴿ وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ وَلا تُعالَى: ﴿ وَلا تُصَمِّرُ خَدُكُ لِنّاسٍ... ﴿ وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عليه اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عليه الله اللّه اللّه اللّه الله الله اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عليه الله اللهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(1)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 220.

<sup>(2)</sup> المساعتين، ص 387. قال أبو هملال: «أرادت وصفه بالجدود فجمعلته صخرق القسيص؛ لان الصفاة يجلبونه، فتعزيق قسيصه -ردف لجوده-» الصناعتين، ص 388. ونسبه قدامة لليلس الأخيلية، قال المحقق: «شاعرة صائمت في العصر الإسلامي، وشبب بها قرمها الخضاجي المتوفى عام 67هـ، وتوفيت عام 80هـ، راجع نقد الشعر بتحقيق صحمد عبد المنعم خفاجي، ص 159. وهو في نهاية الأرب 7، 60 لليلي الاخيلية، عجزه: وسط البيوت.

<sup>(3)</sup> عز الدين إسماعيل، قراءة في معنى المنى عند الجرجاني، فعصول، المجلد السابع 3، 4، 1987، ص.(39 من المجاز المرسل والكتابة، ص 232.

تصعيد الحد كناية عن الكبر، ولو لم يكن هناك تصعير للخد حقيقي، فإن تحقق لفظ الكناية وارد وجائز لكنه ليس بلاوم، وهذا مفهوم من تعريفهم الكناية بقولهم: «الكناية وارد وجائز لكنه ليس بلاوم، وهذا مفهوم من تعريفهم الكناية بقولهم: «الكناية ويكن إبراز هذه الفكرة على حقيقتها من خلال ما فسر به الإمام جار الله الزمخشري ويكن إبراز هذه الفكرة على حقيقتها من خلال ما فسر به الإمام جار الله الزمخشري المستواء على العوش وهو سرير الملك عما يردف الملك جعلوه كناية عن الملك؛ فقالوا: الاستواء على العرش وهو سرير الملك عما يردف الملك جعلوه كناية عن الملك؛ فقالوا: استوى فلان على العرش يريدون مكك، وإن لم يقعد على السرير المبتةه (2). وهكذا المعنى الثاني مرهونًا بتسحقق المعنى الأول في الواقع، ولذلك فإن التعبير الكنائي يلعب المعنى الثاني مرهونًا بتسحقق المعنى الأول في الواقع، ولذلك فإن التعبير الكنائي يلعب وعلى مستويين؛ الأول: ما يحيط به من جو اسطوري لم يكشف الحجاب عنه بعد، والثاني: توليد مشاعر غامضة في نفس المتلقي يستلزمها البناء الشعري نفسه (3). وإذا كان المعنيان يظلان جائزي الورود فإنه يمكن بذلك الاعتبار قبول تحققهما في آن واحد، كان المعنيان يظلان جائزي الورود فإنه يمكن بذلك الاعتبار قبول تحققهما في آن واحد، وهي إحدى العلاصات التي تميز الكناية عن المجار، «وما دام المعنيان واردين على غير وارد ولا مطلوب في الكناية . . . (4) ففي قولنا: فلان أفل نجمه، وذهبت ريحه، غير وارد ولا مطلوب في الكناية . . . (4) ففي قولنا: فلان أفل نجمه، وذهبت ريحه،

Jean Michel Adam, Linguistique et discours litteraire, Larousse, 1976 - p 147 : "Métonymie et synecdoque :

Ces deux dernières figures sont le plus souvent confondues. Retenons que la métonymie, surtout réduite à la notion pseudo-spatiale de contiguité, recouvre aussi la cause pour l'effet, l'effet pour la cause, le signe pour la chose signifiée, le nom de lieu d'un produit est fabriqué pour le produit lui-même, le contenant pour le contenu. Il y a chaque fois ellipse de l'effet, de la cause, de la réalité symbolisée par, fabriqué à, le contenu de. La métonymie (comme la synecdoque qui est une" espéce de métonymie "pour Du Marsais et R. Jakobson) a partie liée avec l'ordre syntagmatique du discours. On sait que pour Jakobson les réactions métonymiques et métaphoriques sont prédicatives:

Au stimulus hutte une réponse donnée fut à brulée ; une autre est une passure petite maison. Les deux réactions sont prédicatives ; mais la première crée un contexte purement narratif, tandis que dans la seconde il y a une double connection avec le sujet hutte : d'une part une contiguté possessionnelle (à savoir syntaxique), d'autre part une similarité Sémantique. (1963, p 62).

<sup>(1)</sup> محمد إبراهيم عبد العزيز شادي، الصورة بين القدماء والمعاصرين دواسة بالاخية نقدية، ص 65.

<sup>(2)</sup> الخشاف 4، 20. (3) رجاء عيد، في البلاغة العربية، ص 254.

<sup>(4)</sup> تمام حسان، الأصول، ص 376. من الملاحظ أن حلساء البسلاغة العرب ينصون في اكستر من موضع في مؤلفاتهم على فكرة الشداخل بين الكناية والمبجاز المرسل، ولا يلبئون يعيسدون إلى الأنعان فكرة إمكانية تحقق معني الكناية، بخلاف للبجاز، وهي فكرة لم يهملها طلماء البلافة الفرنسية مثلما ورد في كتاب

وطفئت جمرته، وأخلقت جدته، وانكسرت شبوكته، وكلَّ حَدَّه، وانقطع بطانه، وتضعفهم ركنه، وضعف عقده، وذلّت عضده، وفتَّ في عضده، ورقَّ جانبه، ولانت عربكته، يقال ذلك فيه إذا ولَى أمرُه (1). فإن طرفي الكناية يجبور إرادتهما معاً في الامثلة السابقة كلها بحيث لا يؤدي ذلك إلى الاستحالة والتناقض، وإنما إلى نوع من التلفيق الذهني بين الدلالات يترتب عليه تفاوت في درجات الوضوح، إذ إن انسبة الوضوح ترتبط بمجموعة الابنية المتفاوتة في إنتاجها الدلالي، فالوصف بالجود مثلا الموضوح ترتبط بمجموعة الأبنية المتفاوتة في إنتاجها الدلالي، فالوصف بالجود مثلا المدرجة إلى مستوى أقل في الوضوح، كما في الكناية، حيث تتوالى التراكيب المستجة لكرم محمد، فنقول: محمد كثير الطهاة أو كثير الاضياف إلى غير ذلك من التراكيب التي تشيير إلى الكرم بطريق غير مباشر، بحيث تحتفظ التراكيب بمعناها الوضعي في درجة الصفر، ثم تقدم معه المعنى الكنائي الطارئ، وعلى هذا النحو التحولي تتوالى بدرجة الصفر، ثم تقدم معه المعنى الكنائي الطارئ، وعلى هذا النحو التحولي تتوالى بنو علم البيان في الاستعارة أو التشبيه مع تغاير طبيعة الإنتاج (2). ومن المؤكد أن ذلك التحول الذي يشهده الذهن بتموجاته المختلفة وإضافاته المتلاحقة يفرز ما كان قد أسماه عبد القاهر الجرجاني بمعنى المعنى (3). فهو إذن نتاج غير مباشر لعمليات مستشابكة،

=II faut bien distinguer le phénomène positionnel du phénomène sémantique. La métonymie et la syneodoque ne s'oposent pas à la métaphore au niveau positionnel, mais à celui, plus intéressant, de la production d'un contexte narratif. Elles opèrent avant tout sur un rapport contextuel. En termes d'isotopies, la métonymie et la syneodoque developpent l'isotopie du contexte, tandis que la métaphore apparait "comme étrange l'isotopie du texte réelle est insérée "(M. Le Guern, 1973, P.16). Toutes trois jouent à un niveau sémique, et le tableau proposé pour la métaphore peut être complété comme suit:

| Niveau                                | Synecdoque et Métonymie                  |
|---------------------------------------|------------------------------------------|
| Sa - Sé<br>Plan de la signification   | Ca Cé Inclusion dans un ensemble sémique |
| Signe-Référent Plan de la désignation | Coappartenance à une totalité matérielle |

Partie pour le tout, le tout pour la partie, moins pour le plus et plus pour le moins, la synecdoque parait être, comme la métonymie, plus directement liée au référent que ne l'est la métaphore.

- (1) الصناعتين، ص 391 وبتصرف، إن الكناية تسختك من للجبار من أرجه أصسها: أن للجار وكلسة استعملت في غير مستاها الحقيقي لعلاقة مع قرينة ماتمة من إرادة المنى الحقيقي، مثال فلك لو قال القائل: طلع البدر صلينا من ثنيات الوداع الوراك القريشة: من ثنيات الرحاع ...» البلاغة العربية في ثوبها الجديد 2، علم البيان، ص 67، 68.
  - (2) أدبيات البلاغة المربية قراءة أخرى، ص 132.
- (3) قال الجرجاني: •... وإذ قد حرفت هله الجملة فها هنا صبارة سختصرة، وهي أن تقول المنى ومعنى المنى تعني بالمنى النسهوم من ظاهر اللفظ، والذي تبصل إليه بغيبر واسطة، ويمعنى المنى إلى مسمنى آخر، دلاظ الإصمار، حن 203.

دحيث عالج من خلاله عمق الكناية وبلاغتها، ثم تحدث فيه عن الأشكال والصور التي يتصدد بها المعنى. ومرةً ذلك عنده إلى الدلالات المعنوية، وليس إلى ظاهر اللفظ كما هو عند كشير من النقاد... (1). ولعله من أجل ذلك عُد هذا البلاغي من أصحاب المماني عندما توهم أنه يناصرها على حساب الالفاظ، وليس ذلك صحيحًا؛ إذ العبرة في هذا الشأن في العسلاقة الناشئة بين الالفاظ ومعانيها، وخاصة الحفية منها، فالذي ويصرف النظر في كل ذلك وغيره من أساليب الكناية عن هذا المعنى الظاهر أن المعنى الآخر المتواري في الظل - إن صع التعبير - أكثر عمقًا واتساقًا مع الموقف (2)، باعتباره آخر نتاج لتلك الدلالات وثعرة لانتظام الكلم بعضه مع بعض.

ولا بد من الإشارة بعدئذ إلى أن العلاقة بين طرفي الكناية لا يمكن تقديرها إلا بالنظر إليها، على أنها من قبيل علاقات الردف والنبعية، إنها التنحصر في علاقة الردف والتبعية، أو هي علاقة تلازم بين المنى الذي يبدل عليه ظاهره اللفظ وبين الممنى الذي يستدعيه ... ، (3) فقول الشاعر:

# العريلُ نجاد السيف لا متضائل ولا زهل لباته وأبادله ه (<sup>4)</sup>

عدل فيه الشاعر عن التصريح بصفة طول البقامة إلى ذكر منا هو تابع لها أو دليل عليها، وهو طول نجاده، وكانت تلك الصفة متولدة عن علاقة يحلو لبعض الدارسين أن يصبغ عليها صفة المنطقية؛ لكونها ترادف الصفة الأولى.

ومن البين أن بنية الكناية ترتبط ببعد فني آخر هو الخفاء والتسجلي، فإن النظر في البناء الشكلي والعميق للكناية يدل على اعتمادها عمليتي الحفاء والظهور أبدا... (<sup>(5)</sup>. وقد تفطن علماء البلاغة إلى ذلك، فراحوا القسيم على بعد الوسائط وقربها وخضائها والقريب إلى جلي وخفي، ويقوم هلما التقسيم على بعد الوسائط وقربها وخضائها وسفورها، وهذا ما سبقهم إليه عبد القاهر... (<sup>(6)</sup>. علماً أن التقسيم الشائع للكناية استكمله السكاكي، وميز بعضه عن بعض، وأتى لكل قسم منه بالأمثلة والشواهد التي توضعه.

<sup>(1)</sup> المجاز المرسل والكناية، ص 221.

<sup>(2)</sup> شفيع السيد، التميير البياني رؤية بلاغية نقدية، ص 145.

<sup>(3)</sup> التصوير الشعري، التجربة الشعرية وأدوات رسم العورة الشعرية، ص 146.

<sup>(4)</sup> الصناعتين، ص 388، زهل: زهلاً: ابيض واملاس، فهو زهل.

<sup>(5)</sup> أدبيات البلاخة العربية قراءة أخرى، ص 188، 189.

<sup>(6)</sup> للجاز للرسل والكتابة الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 222، 223.

إن التأمل في أقسام الكناية جعل بعض الدارسين يلاحظون ما تحوز عليه كناية النسبة من انزياح أو انحراف<sup>(1)</sup> عن البنى اللغوية المعتادة، بحيث يتم ذلك بإسناد الصفة أو إثباتها بطريق غيسر معتاد، تتطلب البحث عن الدلالة الحقيقية من ورائها، فالكناية عن النسبة، هي القسم الوحيد في الكناية الذي يظهر فيه الانحراف في التسركيب؛ ففي قول المتنبى يمدح كافورا:

إن في ثوبك الذي المجد فيه لضياءً يزري بكل ضياء

تظهر الملاءمة بين كلمتي المجدى والثوب حيث لا يبدو منطقيًا أن تكون هذه الصفة المعنوية متعلقة بالثوب، فالانحراف في التعبير يؤدي بالضرورة إلى التفتيش عن دلالة جديدة تزيل هذا الانحراف. والمعنى أنه أراد إثبات المجد لكافور، فترك التصريح بهذا، وأثبته لما له تعلق به، وهو الثوب (2)، وبذلك يختلف الامر عنه في الكناية كما في قول عبيد:

«قومي بنو دودان أهل النهى يوما إذا القحت الحائل»(3) بحيث كنى عن الحرب بالحائل. وقول الحارث بن حلزة:

داجمعوا أمرهم عشاءً فلما أصبحوا أصبحت لهم ضوضاء (<sup>(4)</sup> فيه كناية عن الاختلاف أو الجلبة.

أو في الكناية عن الموصوف كما في قوله تعالى: ﴿ وَلُونُو مُرْفُوعَةِ ۞ ﴾ [الواقعة]، وهن النساء، وقول رسول الله ﷺ: الهاكم وخمضراء الدمن؟. أراد المرأة الحسناء في منبت السوء، فأتى بغير اللفظ الموضوع لها تمثيلاً كان نقول إن الأمر مسختلف، وهذا رغم ما يلاحظ على مجى كنايات الصفة والموصوف هي الأخرى في لفظ مفرد هو الحائل، والفرش، أو تركيب لفظي هو الخصراء الدمن، إذ لا يُعدّ ذلك من قبيل

<sup>(1)</sup> يرى عبد العزيز أبو سريع ياسين أن الانزياح أو الانحراف مرده إلى أن الاستحمال اللغوي والجسمالي بطريق الاولى -قد ينتضي خروج بعض الوسائل اللغوية عن أصل وضعها في النظام اللغوي من أجل غرض ما ينتضيه مقام الحديث. . . وقد يكون الانزياح في نفس المتكلم من خلال ذاكرة الكلسمات كما يقولون. . . . علم الاسلوب المعاصر دراسة وتقييم ، ص 18.

<sup>(2)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 189.

<sup>(3)</sup> المعاني الكبير 2، 882، الله والله عليه الحرب التي لم يكن لها أصل. والبيت بدياوان ميه بن الإبرص، عر94.

 <sup>(4)</sup> المعاني الكبير 2، 856، قال ابن قتية: ويريد أجمعوا أمرهم ليلاً على أن يصبحونا بالذي اتفقوا عليه من
 تهمتنا فلما أصبحوا جلبوا، ويروى: أجمعوا أمرهم بليل، وهذا كقول القائل: هذا أمر هبر بليل.

<sup>(5)</sup> الصناعتين، ص 391.

الفروق بين كناية النسبة والقسمين المتبقيين في الكناية، كما يذهب إلى ذلك يوسف أبو العدوس؛ قال: «وتكون الكناية عن النسبة في لفظة مفردة، بينما الكنايات المذكورة في قسمي الكناية عن ضفة وعن موصوف هي في جملة وليست لفظة مفردة. ويمكن استخلاص مسعنى الكناية من التركيب بأسره (1). فيكون الفرق الجوهري بين تلك الأقسام عندئذ منحصراً في الانزياح اللفظي الناجم عن طبيعة الكناية عن نسبة التي تقع في اللفظ الذي تعلق بالموصوف، بخلاف القسمين المتبقيين اللذين يجيئان في نفس اللفظ الذي تعلق بالموصوف، بخلاف القسمين المتبقيين اللذين يجيئان في نفس اللفظ أو التركيب الذي تقم فيه الكناية.

ومن المعلوم أن العلاقة بين الطرفين في كناية النسبة لا تختلف عن العلاقة في المجال المرسل<sup>(2)</sup>؛ إذ «يمكن القبول إن العسلاقية التي تربط الدلالة الأولى بالدلالة الشانية في الكناية عن نسبة هي إحدى علاقات المجال المرسل القائمة على المجاورة، ومن هنا يمكن أن نعد الكناية عن نسبة مجال مرسلاً...<sup>(3)</sup>. وذلك مع الاحترال من عدم جوال إرادة المعنى الحقيقي في المجال المرسل، كما يقرر ذلك علماء البلاغة.

إن ما يقال عن كناية النسبة في هذا الشأن ينسحب بدوره عن القسمين المستبقين في الكناية؛ إذ «ليست الكناية عن صفة والكناية عن موصوف غريبة عن المجاز المرسل؛ إذ إن العلاقة في انتقال الدلالة فيها هي من علاقات المجاز المرسل<sup>40</sup>)؛ فقول الشاعر:

قومٌ ترى ارماحَهُم يوم الوَّفَى مشخـــوفةٌ بمُـواطن الكتمان فيه كناية تنبني على الدلالات التالية<sup>(5)</sup>:

الدال المدلول الأول المدلول الثاني مواطن الكتمان صورة مواطن الكتمان القلب فهى بذلك كناية عن موصوف.

<sup>(1)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 189.

<sup>(2)</sup> يعرف الدارسون بقولهم: ففرع من للجاز اللغوي، وفيه تكون العلاقة بين الكلمة المستعملة في غير معناها الحقيقي ومعناها الحقيقي الأصيل قائمة على غير المشابهة بين المعنين متعددة بل كثيرة، ولتسعدها أو كثرتها نمت للجاز بالمرسل، البلافة العربية في ثوبها الجفيد 2، علم البيان، عن 93.

<sup>(3)</sup> للجاز المرسل والكتاية، ص 190.

<sup>(4)</sup> المرجع السابق، ص 190.

<sup>(5)</sup> للجار الرسل والكتابة الأبعاد المرقية والجمالية، ص 191

وقول القائل: «قرع فلان سنه». فيه كتاية دلالاتها كما يلي: الدال **المدلول الأول المدلول الثاني** قرع فلان سنه صورة إنسان يقرع سنه الندم

فتكون الكناية بذلسك كناية عن صفة. ويستنتج يوسف أبو العدوس<sup>(1)</sup>، من انتقال الدلالات الكنائية أنها جميعًا تتم على سبيل المجاورة؛ فالمدلول الأول في كناية «مواطن الكتسمان» يجاور المدلول الثاني؛ أي القلب، وهو من عسلاقات المجار المرسل، وليس علاقة مشابهة مثلاً، باعتبار أن تلك علاقة النشبيه وفروعه.

وأما المدلول الأول في كـناية •قرع فلان سنه، فـهو بدوره مـجاور للمدلــول الثاني فيها، وهو القلب، وهو من هلاقات المجاز المرسل.

ومن المؤسف أن نجد بعض الدارسين للحدثين يستبعدون الكناية من مباحث التصوير البياني، محتجين بطبيعة العلاقة فيهسما، وأما الكناية فلقد نظر المساصرون إلى أحد جناحبها من زاوية خاطئة فقالوا: وإن العلاقة فيها منطقية لما فيها من دعوى بدليل، مما يؤثر على قبمتها في التصوير (<sup>(2)</sup>). وهي نظرة لا نشك في أنها صوروثة عن البلاغة القديمة، فإن مما أثر عن صبد القساهر الجرجاني قوله في انشقال الدلالات في المجال والكناية: ووالسبب في ذلك أن الانتقال في الجميع من الملزوم إلى اللازم، فيكون إثبات المعنى به كدعوى الشيء بينة أبلغ في إثباته من دعواه بلا يبنة (<sup>(3)</sup>).

ومن الواضح أن البلاغة لا تتماتى بلكر الشيء مؤيدًا بالدليل، فنحن قد نسائر بكثير من المعاني التي نفهمها فهمًا تغلب عليه الذاتية، وفيه كثير من الأمور التي نسقطها عليها دون أن يحفل هو بها، لا لشئ سوى أثنا تفاهلنا معه بوجداتنا من طريق أكثر من حاسة

<sup>(1)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 190، 191

<sup>(2)</sup> محمد إيراهيم عبد العزيز شادي، الصورة بين القدماء وللماصرين دراسة بالافية نقدية، ص 65، والإثبات صلة الكتابة بالدلالة العقلية المنطقية برى جون ميشال آدام ما يلى:

Tandis que dans le cas de la métaphore il sagit de remplacer un signe par un autre signe, soit la production d'une nouvelle isotopie, dans le cas de la synecdoque et de la métonymie il s'agit d'une "connexion" avec d'autre signes comme: cou, liras, chevelure, yeux, seins, jambes ou fragilité, charme, douceur...on peut dire que la métonymie est une double synecdoque. "Jean Michel Adam, linguistique et discours littéraire, Larousse, France, 1972 P. 148.

<sup>(3)</sup> بنية الإيضاح 3، 168.

فينا. ومنهما يكن فنان مقولة الدهنوي والدليل فُهمت على خيلاف ما كان يقبصد من وراثها الجرجاني وغيره؛ إذ هي المجرد تعبير يُراد به توضيح ما في الكناية من تقوية وتأكيد المعنى المقصود عن طريق نظمه وتصويره دون قبصد لدعوى حقيقية أو دليل حقيقي، وإلا فسقد يكون الدليل في قولنا كناية عن الكرم والجود: افلان كــثير الرمادا، قد يكون هذا الدليل؛ أي كثرة الرماد مجرد صورة تجسد الكرم وتشير إليه ولو لم يكن هناك رماد حقيقي،(1). وبذلك فإن المعنى الأول أو الدليل ما هو إلا مثير لذهن المتلقى يهيؤه كي يبحث عن الدلالة النهائية في الكناية. ومن ثم فإن النظر إليه على أنه يقوم مقام الدليل العقلي في الكناية أمر مجانب للحقيقة والفن، وذلك لما يحتوي عليه التعبير الكنائي من إيحاء رامز. وربما كان من جماليات الكناية سا جعلها باقية على مر العصور صالحة للتعبير والتواصل بين الجماعة اللغبوية باعتبارها مستبوى من مستويات الخطاب اللساني، فسالاسلوب «الكنائي ما زال حيًّا يساير التسطور الزمني والنضج الفكري على مختلف العصور . . . وليس مثل كثير من الأساليب التي كانت مزدهرة في بعض المراحل التاريخية للأدب العربي، مثلمـا هو الشأن بالنسبة للسجم أو الجناس اللذين كانا شاتمين في العصور الماضية، ولم يستمرا عبلي حالهما، وهذا بخلاف الكناية التي ظلت فنا مسايرا لحياة الناس، فمن الساليب الكناية ما هو مستحدَّثٌ يستمد دلالته من روح العصر الحديث وتقاليده؛ كقولنا في الكناية عن التشاؤم: (ينظر إلى الدنيا بمنظار أسوده، وفي الكناية عن القوة بأنها لغة المدفع في نحو قــولنا: •لغة المدفع أنـــب اللغات لتحرير الأرض المحتلة، وفي الكناية عن الطائرة بأنها سليل البخار في قوِل حافظ إبراهيم:

صفحةُ البرق اومضتُ في الغمامِ الم شهابُ يَشقُ جوفَ الظلام أم سليلُ البخار طار إلى القسص عد فاصيا سوابق الأوصام<sup>(3)</sup>

<sup>(1)</sup> محمد إيراهيم عبد العزيز شادي، الصورة بين القدماء والمعاصرين دراسة بلافية نقدية، ص 65، وقد أبى بعض البحثين إلا أن يوجه التقد للبلاغة القديمة، لكونها قسمرت أمنية الكتابة على تقديم الحقيقة مع دليلها، قال حديان قاسم: وولمل من الأمور التي تأخلها على البسلاخيين القدماء في ميدان تضبيمهم للتعمير بالكتابة أتهم يرفعون من شأن علما اللون الأدائي؛ لأنه يعطينا الحقيقة مصحوبة بدليلها، فصبغوها صبغة منطقية تمنى بالثقل ومشروعاته الفكرية وتسقط من حسابه النفس الإنسائية باحتيارها أرض الذن ومنبعه. . . ، التصوير الشعري التجرية الشعورية وأدوات رسم الصورة الشعرية ، ص 147.

<sup>(2)</sup> حنفي محمد شرف، التصوير البياني، ص 238.

<sup>(3)</sup> التعبير البياني رؤية بلاغية نقدية، ص 144، الفعام: الغمامة: السحابة (ج) غمالم، وخمام. والبيتان بديرته 2، 283.

إن تلك الجمالية الكنائية رجما يعود السر في نفسارتها المستمرة إلى كونها شديدة الارتباط بالخطاب اللساني وبمختلف مستوياته الجمالية، وأيضًا لكونها تناسب كثيرًا من المواقف التي لها علاقة بروح العصر على عكس الرمز مثلاً الذي يقتطع دلالالته من دهاليز النفس وخباياها؛ فإذا كانت الكناية تستمد دلالتها من روح العصر وتقاليده وقيمه ومقدراته؛ فإن الرمز يقتطع روحه من روح الشاعر ودهاليز نفسه المظلمة وتجاربه الملتوية المعقدة...، (1). ولعل هذا البعد الجمالي الكنائي المستمر يتصل بقضية أولاها الدارسون في حقل اللسانيات أهمية قصوى، وهي بحثهم في قمعنى اللفظ المفردة الذي فرعًا من أهمها ما أسموه فبالمعنى اللزومي، وهو ما يفهم من اللفظ واثدًا عن المعنى التصوري، فإذا رجعنا إلى لفظ قام، وجدنا أن هذا المعنى قد يتكون من والخصائص التي يمكن أن يفهم المعنى بدونها كالزوج والإرضاع... إلخ، ولان هذه العناصر تقوم من الأم صفام الكرم من كثرة الرماد في المشال الذي سقناه من قبل، وهذا المعنى البعيده (2).

وبذلك يصبح هذا المعنى اللزومي متعلقًا بالمعاني الدالة على الالفاظ في كل اللغات الإنسانية، ومتفرعًا من الوظيفة العامة لمعنى اللفظ داخل أنماط الجماعة اللغوية.

وربما كانت الكناية إحدى الوسائل الهاسة في البلاغة والمسالغة لما تشتمل عليه من اشكال تصويرية مختلفة؛ منها: الرمز والتعريض والإيماء والتلويع، فإن تلك الصور وإن كانت تجتمع كلها تحت الستر والحفاء \_ فإنها تعدل عن التصريع بالشيء إلى ذكر ما يلزم تصور معناه، ويظهر أن تلك القيمة التعبيرية للكناية لم تكن محل خلاف العلماء قديمًا وحديثًا، فإن عبد القاهر الجرجاني يقول: فقد أجسمع الجميع على أن الكناية أبلغ من الإفصاح، والتعريض أوقع من التصريح، وأن للاستعارة منزيةً وفضلاً، وأن المجاز أبدئ أبلغ من الحقيقة، (3).

ثم ما يلبث المدارسون المحدثون يفصّلون تلك المزية أو يشرحونها بالاعتداد على البحث عنسها في كلام العمرب، بالقول: «الكناية مظهر من مظاهر البلاضة، وفاية لا يصل إليهما إلا من لطف طبعه وصفت قريحته، والسر في بلاغتهما أنها صور كشيرة تعطيك الحقيقة مصحوبة بدليلهما، والقضية وفي طبها برهانها؛ كـقول البحتري في المليم:

<sup>(1)</sup> التصوير الشعري التجربة الشعورية وأنوات رسم الصورة الشعرية، ص 147.

<sup>(2)</sup> قام حسان، الأصول، ص 384، 385. (3) دلائل الإعجاز، ص 55.

يغضون فضل اللحظ من حيث ما بدا لهم عن مهيب في الصدور محبب وتظهر هذه الخاصية جلية في الكنايات عن الصفة والنسبة (1).

والأمثلة عليهما كثيرة منها: إذا كان الرجل قبيع الخِلفة، مشوه الصورة قيل في الكناية عنه: •له قرابات باليمن، كناية عن أنه قبيع الخِلفة قبع القرود. ومن مليع الكناية عن القبع قول أبي نواس:

وقائلة لها في وجه نصسح علام هجرت هلا المستهاما ؟ فكان جوابها في حسن مس أأجمع بين هذا والحراما ؟ وهذا كقولهم في الامثال: «أحشفا وسوء كيلة؟»<sup>(2)</sup>.

فقد تحست الكنابة عن القبح بما هو دليل عليه، وشاهد على أنه إذا ذكر علم أن المقصود منه هو تلك الصفة المذمومة، ومن المعلوم أن كنابة الصفة وإن تكن كذلك فإن المهم فيها ليس هو احتواؤها على الدليل الذي يقوم مقام الحجة على المعنى الثاني، وإنحا الغاية في زيادة توكيد المعنى وإثباته، باعتبار المعنى الأول واسطة بين السامع والمعنى المقصود، وهو ما ذهب إليه الجرجاني في موضع من كتابه ودلائل الإعجباز، قال: قل. . . أدادوا أن من شرط البلاغة أن يكون المعنى الأول الذي تجمله دليلاً على المعنى الثاني ووسيطًا بينك وبينه أحسن سفارة، ويشير لك إليه أبين إشارة حتى يخيل إليك أنك فهمته من حاق اللفظ؛ وذلك لقلة الكلفة فيه عليك، وسرعة وصوله إليك) (3).

وربما احتوى التعبير الكنائي على البلاغة والمبالغة في آن واحد كما نقف على ذلك في آي القرآن الكريم وكلام العرب من صور بلاغية تسرر تلك القيم التعبيرية؛ من ذلك قول م تعالى: ﴿أَوْ مَن يُنشأُ فِي الْحِلَّةِ وَهُو فِي الْخِصَامِ غَيْرُ مُبِينٍ ﴿ ﴾ [الزخرف]، كنى عن النساء بأنهن ينشأن في الترفة والتزين، الشاغل عن النظر في الأمور ودقيق المعاني، ولو

<sup>(1)</sup> البلاغة الواضحة، ص 131.

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، ص 91، وراجع الاسلوب الكنائي، ص 87، البيتان بديوانه، ص 478، وفيها تحوير ضئيل:

وقائلة لها في وجبه نصبح علام تطبت علما المستاها ؟ فكان جوابها في حسن سس أأجمع بين علما والحراما ؟

<sup>(3)</sup> دلائل الإعجاز، ص 207.

أتى بلفظ النساء لم يشعر بذلك، والمراد نفي ذلك عن الملائكة»(1).

والأمر نف تجده مستمراً في كلام العرب في أكثر من مقام؛ كقولهم: فلان ملتهب المعدة، وكأن في أحسائه معاوية. ويقال: فلان قد لبس شعار الصالحين؛ أي افستقر، ويقال: جاءنا فلان في قسيص قد أكل عليه الدهر وشرب، وفلان وطاؤه الغبراه، وغطاؤه الخفسراه؛ إذا كان لا يستر من الله بشيه (2). فالتصريح بالمعنى في جسيع الكنايات السالفة الذكر يفقدها قوة التأثير ويحولها إلى نوع من الألفاظ الغشة الباردة الخالية من كل إيحاه.

لقد ظلت النظرة إلى الكناية أو إلى بعض أنواعيها على أنها من أقدر وسائل البيان تأثيرا ومبالغة، بحيث وجدنا ذلك عند أكثر من بلاغي، فالنويري على سبيل المثال يرى أن الكناية لا تختلف مع التعريض في تلك القيمة التعبيرية، قوالذي جعل النويري يضم حديث التصريض إلى الكناية هو أن التصريض يلامس الكناية ويؤدي موداها في المبالغة، ولعلهما كذلك؛ لأن الكناية - والتصريض نوع من أنواعها - شعبة من شعب المبلاغة، وخاصة إذا وقعا في الكلام، واجتمعت فيهما أهم عميزات التعبير البليغ. هذا إذا أضفنا إلى ذلك أن التعريض يكنك من أن تشفي خلتك من خصمك من غير أن تملي فالدون أن تخدش وجه الأدب أو تخرج عن حدود اللياقة والذوق. . . ويضرب الدارسون مثلاً في هذا الشأن بقول المتنبي يمدح كالحوراً ويعرض بسيف المدولة (4) بعد أن أهدى كافور مُهراً أدهم في شهر ربيع الآخر سنة 347 هـ، قال المتنبي (5):

رحلست فكم باك بأجسفان شادن وما ربَّة القُسرُطِ الكيسسع مكانسـة فلو كان ما بي من حبيسسب مقنَّع

عليّ وكم باك باجسفان ضيسغم باجسزع من دبّ الحسسام المصمّم حسلوت ولكن من حبسيب معسّم

<sup>(1)</sup> المجاز المرسل والكناية، ص 198.

<sup>(2)</sup> الكتابة والتعريض، ص 113، 125

<sup>(3)</sup> محمود مصطفى، الأدب العربي وتاريخه 1، 23 نقلاً عن فصول في البلاغة، ص 158، ونهاية الأرب7، 60.

<sup>(4)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 90.

<sup>(5)</sup> الديوان بشرح البرقوقي 4، 263، هي آيات ورعت ضمن قصبائد الكافوريات، والشدما المتيي بعد ان آمدي إليه كافور مُهرًا لعم. راجع الديوان، ص 455، 456.

# رَمَى واتقَى رمِيْ ومِن دون ما اتقَى هوى كاسر وكفّي وقوسي وأسهمي إذا سساءً فعلُ المرء سساءت ظنونُهُ وصــــدُّقَ ما يعـــنـاده مِـن توهــم

فإنه صوَّر حال الذين فارقوه من نسوة ورجال، وخص منهم سيف الدولة الحمداني الذي تربطه به علاقة حميمة، وهو هنا بعيد عنه؛ لكونه ماكنًا بمصر، ثم إن فراق النسوة له لم يكن بأقل من فراق الرجال جزعًا وحسرة، ولا يلبث المتنبي يشير ـ في مرارة ـ إلى أنه لو كان الغسادر به امرأة للتمس لها العذر؛ لكون أن الغسدر من شيمةهن، ولكنه وهذا هو الفظيع - أناه مسن رجل، وأي رجل، فكنى المتنبي عن المرأة بالحبيب المقنع، وعن الرجل بالحبيب المعمم.

ولا يفتا المتنبي يمكني عن وفاته لسيف الدولة؛ إذ أن حبه له صنعه من أن يرد إساءته له بمثلها، وهي رميه إياه، وهو في حالته تلك مثل الدي يرمي من وراه جنّة يقف وراه ها ليختبي بها، وتلك الجنة هي التي تمنع المتنبي من أن يقابله بمثل فعلته. ويختم المتنبي أبياته بحكمة تصور ما يغلب على بعض النفوس من سوه؛ فالمره إذا كان سيئ الأنمال دفعه ذلك إلى أن يصبح سئ الظن بالناس، فهو إذن شديد الربية بهم، لكون أن نفسه تطوى على الربب.

فالمتنبي نال مِن سيف الدولة دون أن يساوره شكٌّ في مودته، فأشار إلى غدره وسوء ظنه به، ثم لا يلبث أثناء ذلك أن يلوَّح بمما يُكِنُّه من حب له، بحيث لا يقسابل السيسنة عظها.

ومن الحق أن المتنسبي كسان لا يبلغ مسرادَهُ في ذلك كله لسو أنه هسمسد إلى الأسلوب التصريحي المباشر.

وتشترك الكناية مع باقي أشكال البيان الأخرى في خاصية إبراد المعاني وتوضيحها وتصويرها، دوللكناية من الأثمر ما للتشبيه والاستعارة بما مر ذكره؛ فهي تبرد المعاني المعقولة في صورة المحسّات، ويذلك تكشف عن معانيها، وتوضيحها بما تحدثه من انفعال وإعجاب تعجز اللغة العادية عن تصويره؛ لأنها وضعت بإزاء الأفكار لتعبر عن هذا العقل الهادي المحدود، أما الاتفعال فهو قوة تعوزها لغة خاصة، وهي التي يحتال لها الأديب، فيؤلفها مستعيناً بالحيال ووسائل العبارة عنه؛ من تشبيه، واستعارة، وكناية،

وحسن تعليل؛ لتكون ملائمة لما تؤدي من روعة وسخط وحب وما إليهاء (1). والحق أن الانفسال قد يكون مصدره المثيرات التي تحسط بنا في عالم الواقع، عندما نشأثر لحادثة سارة أو مسحزنة، وقد يكون الادب بما يحتدي عليه من إيحاء باعثًا هسو الآخر على الانفصال، وبذلك فإنه يجدد خبراتنا بالواقع، ويعمَّق تجربتنا بالحساة، ويجعلها منبمًا لاقتباس الرؤى والتنبؤ بالمستقبل، وقد تكون أساليب المجاد – التي منها الكنايات – جزءًا من ذلك الفعل، وعاملاً مهما في صقل تجاربنا في نهاية المطاف.

ولا يخلو التعبير الكنائي من مراعاة الابعاد النفسية باعتباره نوعًا من الخطاب البياني ذا خصائص لا يتوفر عليها التعبير العادي، والأمثلة على ذلك كشيرة؛ منها ما ورد في الشعر كقول ذى الرمة:

وعَــشيَّةَ ما لي حيلة غير أنني للقط الحصَى والخط في الأرض مولَعُ الْحُطُ وَأَمْحُو الخَطَّ ثِم أَصْدِيدُهُ بكفي والغسربانُ في السدار وُقَّعُ<sup>(2)</sup>

يصورٌ ذو الرمة حيرته واضطرابه بهذا الاسلوب الكنائي المؤثر، فهو يرسم في هذه الكناية نفسه رسماً ساخراً حينما قدم ديار محبوبته ووجد الدار خالية، فقد رحل أهلها وأصيب الرجل بصدمة نتيجة هذا المنظر الموحش الذي ربما لم يكن في حسبانه، فكان أنيسه نعيق الغربان، ومن ثم جلس يلقط الحصَى ويخط في التراب ويمحو وكأنه أراد أن ينقل المتلقي من خلال هذا التصوير إلى داخل نفسه ليرى ما فيها من حيرة وحزن وحزن ولعل أشد ما في هذا التصوير مرارة هو ما انتابه من شعور بالياس جعله يبدو كشير الوساوس مشخولاً عما يشخل بالله من صراع درامي مشير انعكس في لفظ الحصي

<sup>(1)</sup> بدوي طباتة ، البيان العربي ، ص 260 ، وقال مصطفى الصاوي الجوبني في بلاغة الكناية : « . . . واللارم يستدمي وجود الملزوم حتما ، فيإذا حدلت عن التصريح بالمغى إلى الكناية عنه فقد أديته مصحوباً بدليله ، ومرضته مقروناً بحجته ، وذكر الشيء بصحبت برهانه أوقع في الغض وأكد لإثباته ، وهلا سر بلاغتهاه البلاغة العربية تأصيل وتجديد ، ص 108 ، و100 ، وقال ربيعي محمد علي صبد الحالق في نفس الشأن : فتهلف إلى أثناع الملمن وذلك بتقديها المعاني والصفات مؤكدة بدليل ثبوتها وبرهان تحقيها ؛ كتول أعرابية لمعنى الولاة: أشكو إليك قلة الجرنان ، فإنها قد عبرت من حقيقة حالها وقضية فقرها بدليل وبرهان قاطع كنان له وقمه الفصال في نفى وحس الوالي الذي المنافي العطيها ويقضي حاجبتهاه البلاقة العربية وسائلها وضاياتها في التصوير البياني ، ص 84 ، هذا وقد اجتمعت آراء العلماء والباحثين حول علم الحاصية في الكناية ، وهي ذكر المنى مع دليله والبرهان عليه .

 <sup>(2)</sup> البيّت الأعبر في المعاني الكبير 2، 1007؛ قال ابن قتيسة: «والمفدوم يولع بلقط الحصى وهده وهو في
 ديواته ص307.

<sup>(3)</sup> للجاز المرسل والكناية، ص 206.

والتخطيط على الأرض، وكأنه بيني تارةً ويهـدم تارةً أخرى، ثم لا يلبث أن يعيد ذلك المرة تلو الأخرى.

ولقد استطاع الشاعر في النهاية أن يؤثر فينا، وأن ينقل إلينا التجربة المرة التي يمر بها عندما ذكر ما يدل عليها ويرمز إليها ومزاً قويًا، فيه كثير من السوداوية والتشاوم، وذلك بذكر الغراب، ولا شك أنه هنا غراب البيان؛ قال ابن قتيبة: «إنما قبل غراب البين؛ لانه إذا بان أهل الدار للنجمة وقع في موقع بيوتهم يلتمس ويتقمم، فتشاءموا به وتطيروا إذا كان يعتبري مناولهم إذا بانوا، ويقسال: إنما سمي غيراب البين لانه بان عن نوح عليه السلام واغتبرب، وليس شيء مما يزجرونه من الطير والظباء، وغيرها أنكد منه ولست تراه محمودًا في شيء من الأحوال ويشتقون من اسمه الغربة» (1). وبذلك أضفى هذا الرسز نوعًا من الإبحاء الذي يعكس الأسى العميق الذي تضطرم به نفس الشاعبر فيحولها سوداء قائمة السواد.

إن نزعة التشاوم لا تنعكس في تلك الصورة، بل تتعداها إلى مشهد آخر نقف عليه في لفظ «الحطه الذي تواتر مرتين، والفعل «أخطه» علمًا أن التخطيط بالاصابع يعد هو الأخر من المشاهد الداعية للتطير، «وكانوا يتطيرون بالمطاس والطرق، والطرق: طرق الحصى والتخطيط بالاصابع...٤(2).

وقــد حَوَى القـرآنُ الكريم بعض الكنــايات ذات الأبعاد القــوية التي تحــمل دلالات سيكولوجــية متعددة الإيحــاء، من ذلك ما ورد في سورة النمل الآية الســابعة قول الله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لأَهْلِهِ إِنِي آنَسْتُ نَارًا سَاتِهُمْ مِنْهَا ... ﴿ اللَّهِ لَا اللهِ اللهُ الل

قال الزمخشري: 4... وروي أنه لم يكن مع موسى عليـه السلام غير امرأته، وقد كنى الله عنها بالأهل، فتبع ذلك ورود الخطاب على لفظ الجمع، وهو قوله: امكتواء<sup>(3)</sup>.

ومعلوم أن أهل الرجل أقاريه وعشيرته، فإذا كنى بذلك عن المرأة اكتبسبت هذه الاخيرة دلالات لا حصر لها، وصارت بمثابة الأم، والوالد، والولد، والحال، والحالة، والعم، والعمة، وهلم جراً، وهو ما يؤدي بالتالي إلى أن يزيد إحساس المرء ويصبح فياضًا وموزعًا بين أولئك الاشخاص نظراً للإحسساس بالارتباط

<sup>(1)</sup> الماني الكبير 1، 264، وقال ابن قتية: «وكانوا لا يأكلون لحم الغراب لإفراط بغضهم له ويعير بعضهم بعضاً بأكله...

<sup>(2)</sup> الماني الكبير 1، 269.

<sup>(3)</sup> الكشاف 4، 190.

السيكولوجي الذي فجرته هذه الكناية.

والكناية أسلوب واثع لتفخيم المنى وتضخيمه في نفوس للخاطبين، وقد وردت في القرآن الكريم لتنفيد الترهيب والتهويل. وومن صور الكناية الرائعة تفخيم المعنى في نفوس السامعين؛ نحو قوله تعالى: ﴿اللّهٰزِعَةُ ۞ مَا الْقَارِعَةُ ۞ ﴾ [القارعة]، كناية عن القيامة، وقد عَدَل عن التصريح بلفظ القيامة إلى الكناية عنه بلفظ القارعة؛ الإثبات ذلك المعنى للقيامة، وإنما الإثبات شاهده ودليله؛ وهو أنها تقرع القلوب وتزعجها بأهوالها، وذلك تفخيمًا لشان القيامة في النفوس (2). فلما كانت النفوس هي مصدر الرهبة والحوف والحقوع في نهاية المطاف توجه إليها الحطاب القرآني ليزجرها وليجملها تتين عاقبة أمرها إن هي تمادت في غيها وطغيانها، وعصيان خالقها.

ومن الكناية ما كان لطيقًا على النفس باعثًا الأمل والرجاء فيها، مسعدًا اليأس عنها بالنظر «إلى ما فسيها من حيلة بسرك بعض الالفاظ إلى ما هو أجسمل في القول، وآنس للنفس؛ ألا ترى إليسهم وهم يكنون عن الموت بقولهم: فلان قسد استسوفى كله، أو بقولهم: لحق باللطيف الحبير، وعن العسحراء بالمفارة، وهي مهلكة...ه(3).

وربما كنوا عن الأعمى بالمحجوب. . . وعن الأعور بالممتع، وعن الذي في هينه نكتة بياض بالكوكبي والمكوكب، وعن من بوجهه أثر بالمشطب<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> أحمد مطلوب، فنون بلاغية البيان البديم، ص 162، 163.

<sup>(2)</sup> علم اليان، ص 223.

<sup>(3)</sup> أحمد مصطفى المراض، علوم البلاغة البيان والمعانى والبديم، ص 287.

<sup>(4)</sup> الكناية والتعريض، ص 101.

وفي ذلك كله تلطيف للعبارات، وترويض للنفوس حتى تتهيأ لاستقبال المعنى بعد أن تكون قد استعدت له. وإذا كانت اللغة باعتبارها أداة للتواصل بين الافراد، فإن علماء اللسان سلطوا الضوء على وظيفتها بالنسبة للمرسل، وللرسالة، وللمتلفي، هذا الاخير الذي يعد مستقبلاً للخطاب، فهو الهدف والغاية في آن واحد؛ يقول تمام حسان: فاللغة بالنسبة للسمرسل أداة إفصاح عما في نفسه، وتلك وظيفتها من وجهة نظر المرسل، ويتجلى هذا الإفصاح في اللغة العاطفية والانفعالية، ومنها لغة الادب.

والوظيفة من وجهة نظر الرسالة الصادرة عن المرسل إلى المستقبل (وهي ما يقال أو يكتب) هي وظيفة جمالية؛ إذ هنا يأتي دور الأسلوب وطريقة التبليغ وإرادة التأثمير الفني. . . ه(1).

> ولملنا نجد هذين البعدين متحققين في بيت أبي نواس: لا أركبُ البحرَ ولكنني أطلبُ رزقَ الله في الساحلِ

حينما يتخذ من البر والبحر رمزين دالين على النسوان والغلمان، ورتجد أبا نواس يتخذ من البحر دلالة رامزة على النساء، ويتخذ من البر دلالة رامزة على الغلمان، وكما قلنا إن هذه الدلالات ترجع في مكوناتها إلى مشاعر نفسية خاصة تتداخل فيها معطيات شعورية ولا شعورية ولا شعورية أي نواس والصراع المتأجج فيها، وهو صراع تغذيه رغبتان، كل منهما تريد أن تطفو على سطح اللاشعور، مما يجعل الشاعر يتأرجح بينهما تأرجحًا يؤرق نفسه، فالرغبة الأولى - ولعلها الجامعة - هي التي تنعكس فيها نوازع شهوته التي يسمعى الإشباعها، وأما الرغبة الثانية فتجري عكس الأولى، ولعلها تبرز الإحساس بالذنب أو الخوف من العقساب، بحيث نقف على ذلك في ذكره لفظ الجلالة دائله، في عدجز البيت، وهو مصدر الإحساس بالرهبة والخوف. ويذلك أدت هذه الرسالة دورها في التبليغ والتأثير بما تضمنته من إيحاء يثير الرغبة، ويحدث النشوة، ويحيل في نفس الوقت إلى رقابة الضمير.

إن جمالية التعبير الكنائي تظهر في ترك اللفظ إلى ما هو أجمل منه، بحيث يتم ذلك بالبحث عما يقابل المعنى ويؤدي دوره في التصوير والتأثير، وبذلك فإن في الكناية وغمين المعنى وتجميله مع تعمية الأمر على السامعين وإيهامهم؛ كقولهم فيمن لا يحسن

<sup>(1)</sup> لمام حسان، الأصول، ص 387، 388.

<sup>(2)</sup> رجاء عيد، في البلافة العربية، ص 258.

الشعـر: «إنه نبي الشـعر»؛ لأن الله تعالى يقول في نبـيه: ﴿وَمَا عَلَمْنَاهُ الثِّغُرُ وَمَا يَبْغِي لُهُ...∰﴾ [يس]»<sup>(1)</sup>.

والعرب تكني عن البخيل بالمقتصد، ويقال: فلان نظيف المطبخ، وفلان نقي القدر، كما تكني عن الرجل الجاهل بقولهم: فلان من المستريحين، فإذا كان سليم الناحية أبله قيل: فلان من أهل الجنة، ومن الكنايات عن الصناعات الدنيئة: سُئل الشعبي عن رجل خطب امرأة، فقال: إنه لين الجلسة نافذ الطعنة فزوج، فإذا هو خياط<sup>(2)</sup>.

ففي الكنايات السالفة الذكر عدول عن التصريح بالمعنى إلى ما هو أجمل منه واليق؛ وذلك لاغراض تتصل جميعًا بالأدب ورهافة الحس، ولعله لا توجد في أساليب البيان ما يقرم مقام الكناية في صياغة المعاني على هذه الطريقة، ففي الكناية بنبي الشمر اقتباس من معاني القرآن الكريم الذي عجزت الأقلام والأفئدة عن مجاراته والإتيان بمثله، والكناية عن الجاهل بفلان من المستريحين فيه اقتباس أيضًا من قولهم: استراح من لا عقل له، وهو يقرب من قول المتنبي:

أفاضل الناس أغراض لذا الزمن يخلو من الهم أخلاهم من الفطن<sup>(3)</sup> وهكذا في بعض الكنايات الآخرى.

ولا تخلو الكناية من ميزة الإيجاز والاختصار، خاصة وأن القرآن الكريم قد تعمد التعبير بها، وعلى ذلك المنوال في أكثر من موضع منه، ومن أمثلتها: «قوله تعالى: ﴿...كُلُّ مُنِهُ هَالِكُ إِلاَّ وَجُهُ ... ﴿ إِلَا القصص]، أي كمل شيء من الإنس والجن والشيطان والمملك والحور والجنة والنار والعرش والكرسي ونحوها هالك ومعدوم ولو للمحظة إلا ذاته تعالى فإنها سرمدية أرلية، باقية لا تفنى ولا تنعدم جمل شأته (4). وبذلك يكون الاختصار عندئذ مدعاة للتأمل ومراجعة النفس والإيمان بقدرة الله.

ومن إيجار الكنايات قــوله تعالى: ﴿ وَبُنَّ يَهَا أَبِي لَهَبٍ وَلَبَ ۞ ﴿ الْمَسَدَا فَهِذَهُ كَنَايَةُ عن أنه جهنمي، وأن مصــيره إلى اللهب. انظر إلى هذه الكناية، وما فيــها من الإيجار

يا نبي الله في الشم رويا هيسى ابن مريم الت من أشعر خلق الله مما لم تتمكلم

و البيتان في العمدة 1، 111 ونسبهما إلى مخلد بن بكار الموصلي وقد نظمهما في أبي تمام.

<sup>(1)</sup> مصطفى الصاوي الجويني، البلاغة العربية تأصيل وتجديد، ص 108، وقال مخلد الموصلي:

<sup>(2)</sup> الكناية والتعريض، ص 103، 107، 129

<sup>(3)</sup> البيت من قصيدة يمدح بها أبا عبد الله محمد بن عبد الله بن محمد الحصيبي، وهو حينتذ يتقلد القضاء بأنطاكية، راجم الديوان بتحقيق عبد الوهاب عزام، ص 155.

<sup>(4)</sup> عبد القادر حسين، القرآن والصورة البيانية، ص 282.

اللطيف العجيب الذي تنحني لعظمته جباه أساطين البيان، لقد اختصرت مقدمات لا أهمية لها بالتنبيه على النتيجة الحاسمة التي يتقرر فيها المصير فلخصت في ومضة واحدة هذا المصير الذي يراد تصويره،(1).

وليس بدعًا أن تتميز الكنايات القرآنية بالإيجاز؛ لكون أن القرآن قصد إلى التأثير في حياة الناس، وليس بين الاساليب البيانية ما هو أدعى إلى التأمل والتفكير والإفهام من الكنايات الموجزة، باعتبارها شكلاً من أشكال المجاز الذي هو أبلغ من التصريح، ومع ذلك فنحن لا نستبعد أن تكون الكناية به ﴿ نَبْتُ يَدَا أَبِي لَهَب وتَب ٢٠ ﴾ [المد] وغيرها مظهراً من مظاهر الإعجاز البياني في القرآن الكريم، وهو ما يذهب إليه بعض الباحثين بقوله: «كذلك فإنها تؤدي إليك المعنى الكبير في قليل من اللفظ، وذلك هو الإيجاز الذي يمثل عنصراً من عناصر رفيع التعبير والإعجاز ... ، (2)، والعجب في ذلك كله هو أن تقليل اللفظ يستبعه تقليل المعنى، وهو أمر لا نراه متحققاً في هذه المادلة، نظراً للتفاوت الحاصل هنا، وهو تقليل الالفاظ مع تكثير المعاني.

وقد تكون دلائل الإعجاز راجعة إلى النظم البادي على ألفاظ ومعاني القرآن الكريم والمناسبة الدقيقة بينها. إن «الكناية في القرآن تمتساز بنظمها البديع، وتأليفها الفريد، فمعناها لا يؤدى بغير لفظها ولفظها لا يصلح إلاً لمعناها، حتى لتكاد تصعب التفرقة بينهما فلا يدرى أيهاما التابع؟ وأيهاما المتبوع؟ وهي من هذه الناحية تعد من مظاهر الإعجاز في القرآن . . . (3).

ومن أمشلة ذلك في الكناية صن البخل، قبوله تسمالى: ﴿وَقَالَتِ النَّهُودُ يَدُ اللَّهِ مَلْوَلَةُ...۞﴾ [المائدة] قال الزمخشري: «أي هو بخيل، ﴿بَلْ يَدَاهُ مُسْرُطَاهِ ﴾ أي هو جواد من غير تصور يد، ولا غل ولا بسط...ه(4).

ومن الحق أن نقول إنه لا يوجد لفظ يعبر عن البخل تعبيراً يماثل الغل، نظراً لما يستبعه من دلالات سيكولوجية، وزخم تمتلئ به مخيلة المتلقي، وذلك عندما يتهيآ له البخيل الذي تأبى يده أن تجود ولو بالقليل من الاشياء، لأن تلك اليد تحركها نفس مناعة للخير مجبولة على الاتانية.

<sup>(1)</sup> الأسلوب الكنائي، ص 102.

<sup>(2)</sup> البلاغة العربية في ثربها الجديد 2، علم اليان، ص 168.

<sup>(3)</sup> الأسلوب الكتائي، ص 106.

<sup>(4)</sup> الكشاف 4، 26.

ومن الطريف أن تجد بلاغيًّا مثل قدامة يجـعل «التمثيل»<sup>(1)</sup> من نعوت ائتلاف اللفظ والمعنى، ويضرب له مثلاً بقول الرماح بن ميادة:

الم تَكُ في يمنى يديكَ جملتني فلا تجملني بمدّما في شمالكا ولو اتني أذنبتُ ما كنت هالكا على خصلة من صالحات خصالكا

فعدل عن أن يقلول في البيت الأول إنه كان عنده مقلدمًا فلا يؤخره، أو مقربًا فلا يهلم عن أن يقلو عنى يديه، فلا يجلم في يملم، أو مجلم في المسرى؛ نحو الأمر الذي قصد الإشارة إليه بلفظ ومعنى يجريان مجرى المثل له، وقصد الإغراب في المدللة والإبداع في المقالة ... أ<sup>(2)</sup>. ...

فالشاعر هندما كنّى عن التبجيل والإبصاد بالوضع في اليمين والشمال، جعل معانيه مؤتلفة مع السفاظه، بحيث قابل كلَّ معنى حسي (اليمين والشمال) بمعنى آخر معنوي (التبجيل والإبعاد)؛ فتوصَّل بذلك إلى أن يثير في أذهاننا نوعًا من التداعي الناتج عن المقابلة بين الاضداد؛ إذ أصبح كل معنى يستدعى بالضرورة الأخر.

وبالجملة فإن جماليات الكناية لا تتوقف على طبيعة التعبير في حد ذاته، وإنما بمكن أن تتجلى داخل قصيدة شعرية، أو قطعة نثرية.

 <sup>(1)</sup> قال في تعريفه: «وهو أن يريد الشــاهر إشارةً إلى معنى فيضع كلامًـا يدل على معنى آخر، وذلك المنى الآخر والكلام منبئان عما أراد أن يشهر إليه». نقد الشعر بتحقيق كمال مصطفى، ص 159.

<sup>(2)</sup> نقد الشعر بتحقيق كمال مصطفى، ص 159.

## الفصل الرابع

#### الكناية باعتبارها عنصراً داخل السياق

لم يفتأ دارسو البلاغة العربية في العصر الحديث يوجهون الانظار إلى المنهج الذي تناول به القدماء التعبير الكنائي، وعادةً ما يركزون في أثناء ذلك على التناول الجزئي لها باعتبارها لفظاً أو تركيبًا داخل سباق معين في نص يموج بالتعابيس المباشرة الحقيقية أو المجارية الحيالية، ولم يكن يخفى على أولئك الدارسين أن منطلق القدماء في تقويمهم للنصوص كان يرتكز على النظرة التجزيئية التي ترى أن تفرد الشعراء -باعبارهم مبدعين للنصوص كان يرتكز على النظرة التجزيئية التي ترى أن تفرد الشعراء -باعبارهم مبدعين - يكمن فيما تؤديه الألفاظ والعبارات من وظيفة تصويرية مؤثرة.

إن بعض الدارسين يؤكد «أن التعبير بالكناية جرزي ومحصور في كلمة أو جملة ، وذلك يتماشى والنظرة الجزئية إلى القصيدة التي تبناها معظم القدماه ، تلك النظرة التي فتتها إلى عناصر ، فلم تربط بين أجزائها التجاهلها لدور التجربة الشعورية»<sup>(1)</sup> وهو ما أدى إلى أن تفقد النصوص ما تزخر به من صراع درامي مشحون بالعواطف والاحاسيس والمشاعر ، نتيجة تقطيعها إلى وحدات ، «ومن ثم كان الأمرُ في حاجة إلى معاودة النظر في مباحث البلاغة جملة وتفصيلاً للإمساك بتصور شمولي يجمع بين مفرداتها من ناحية ، والكشف عن تفسير عميق لتحولاتها الظاهرة والعميقة من ناحية أخرى (2) ، ناحية ، والكشف عن تفسير عميق لتحولاتها الظاهرة والعميقة من ناحية أخرى (2) ، يشتمل عليه من لمحات إشارية ، وطاقات إيحائية تتصل بالسياق العام للمعنى ؛ لكونها جزء فيه ، علما أن الكناية إذا أنت في المركب لهزم أن ينظر إليها داخل الجو العام للنص الشعري الذي تُعدُّ بعض المذاهب هو الأخر صورة أدية (3).

وقد يكون عبد القاهر الجرجاني أهم بلاغي لم يعتبر بالدلالة المفردة للفظ إلا داخل سياق الحطابي الذي يأتي فيه، وقد أبان هن ذلك في خضم بَلُورَته لنظرية النَّظُم التي انبهر بها القدماء والمحدَثون من البلاغيين على السواء معتبرينها فتحًا جديدًا في الكشف عن معجزة القرآن؛ قال الجرجاني: «وأن يعلم أن ليس لنا إذا نحسن تكلَّمنا في البلاغة

<sup>(1)</sup> التصوير الشعري التجربة الشعرية وأدوات رسم الصورة الشعرية، ص 148.

<sup>(2)</sup> أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 1.

<sup>(3)</sup> قال عبد النتاح صثمان: وقد اتسع صفهوم العسورة لدى النقاد الروماتيكيين ليشمل القمسيلة ككل. فالقسيدة قد تكون صوراً كلية مؤلفة ومسجموعة العسور الجمزئية». التشسيه والكتابة بين التنظيم البلاغي والتوظيف الفنى، ص 21، 22.

والفصاحة مع مسعاني الكلم المفردة شغل، ولا هي منا بسبيل، وإنما نعمد إلى الاحكام التي تحدث بالتأليف والتركيبه (1)، وإذا أردنا تفصيل ذلك وجدنا الباحثين يرون أن من ضمن ما نص عليه الجرجاني هو صور البيان المختلفة، ومنها الكناية، إذ وقف «مراراً عند العسور البيسانية من المجاز والكناية والاستسعارة ليسؤكد أن جسمالها لا يرجع إلى مدلولاتها ومضامينها، وإنما يرجع إلى المعاني الإضافية التي يلاحظها الحاذق البصير في تراكيب العبارات وصياغاتها وخصائص تُظميها وصور نسقها وسياقهاه (2)، فمن النجني عندثذ أن ندَّعي أن جميع النقاد والبلاغيين القدماء صالجوا النصوص من منطلق النظرة الجزئية المقصورة على الملفظ والتركيب، وهذا باعتبار جهود عبد القاهر الجرجاني على أقل تقدير.

والظاهر أن التحامل مع الأسلوب الكنائي والنظر إليه على أنه يغلب عليه الإيجار والتجزئ هو الذي جعل البلاغيين يتمادون في تحليله وفق ذلك المنهج ومنذ نشأة البحث فيه، وذلك بمنأى عن السياق الوارد فيه؛ إذ قلم تكن الكناية أول الأمر تمثل قضية فنية ذات خطورة في تشكيل البناء اللغموي، بل ولعلها ما والت كذلك. ولكن الرغبة في تغتيت كل شيء والدوران حوله ثم التغنن فيما لا فن فيه كان لا بد أن يشمل ما اصطلح عليه باسم الكناية،(3).

وإذا كان النقد الحديث يقلل من شأن ذلك التناول ويعتبره تافها؛ لكونه يهمل الخيوط التي تشد التجربة الشعورية في أي عمل أدبي، ويقسصر فاعلية المنشئ على اختيار اللفظ المناسب؛ فيإن ذلك الوعي لم يكن لينغيب على بعض العلماء الذين أدركوا جدوى السياق كله، باعتباره مكونًا من كلمات وجمل وعبارات على النحو الذي يراه ابن القيم

<sup>(1)</sup> دلائل الإعجاز، ص 57.

<sup>(2)</sup> البلاغة تطور وتاريخ، ص 183، تتحدد عادة وظيـفة السياق في الكلام من خلال حضــور عناصر لغوية نصانية وردت فى سياق واحد، جاه فى معجم تعليمية اللغات ما يلى:

Contexte

<sup>&</sup>quot;Au niveau de (la parole) entourage linguistique d'une unité c'est à dire ensemble des éléments réellement présents dans le texte au voisinage immédiat ou éloigné de l'unité considérée les éléments qui conditionnement la présence, la forme, la fonction ou le sens de cette unité appartiennent au contexte pertinent ex: dans avez-vous une cuisinière? oui j'en ai acheté une, acheter est pertinent par ce qu'il sélectionne le sens de cuisinière "Dictionnaire de didactique des langues R- GALLISSON / D. Coste Hachette. France, 1976 P.123.

<sup>(3)</sup> فلسفة البلاغة بين التقنية والتطور، ص 422.

السياق برشد إلى تبين المجمل وتعين المحتمل، والقطع بعدم احتمال غير المراد، وتخصيص العام، وتقييد المطلق، وتنوع الدلالة، وهذا من أعظم القرائن الدالة على مراد المتكلم، فمن أهمله خلط في نظره، وخالطه في مناظرته، فانظر إلى قوله تعالى: ﴿ فَقَ إِنْكَ أَنَ الْفَرْيِرُ الْكَرِمُ ﴿ فَى إِلَلْتَ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللللهُ اللللللللهُ الللللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ

وأنت واجد في الأدب العربي من الكنايات التي لا يظهر المقصود منها إلا بعد أن يتكئ في فهمه على السباق الذي وردت فيه، منها ما جاء في كتاب جعفر بن محمد: 
وأما الوديعة - أعزك الله - فهي بمنزلة ما انتقل من شمالك إلى بمينك، ضنًا منا بها، وحياطة لها ورعاية لمودتك فيهاء (3)؛ فإن الوديعة في النص يمكن أن تؤول على أنها استمارة تصريحية باعتبار أن المشبه هي المرأة التي انتقلت من بيت أبويها إلى عش الزوجية، غير أن فهمها داخل السياق من شأنه أن يرجح أنها كناية. إن الوديعة ومبينة في هذا السياق عن المرأة؛ لأنها تشبه أن تكون أماتة ووديعة أودعها أهلها عند روجها، وهذا الربط ليس هو الملاقة المقصود إبرازها، فليس المغزى أن يبرز شبهها بالوديعة وأنها صارت وديعة، وإلا كانت استعارة، وسياق فلكناية هنا ليس كسياق الكناية في قول عنترة:

يا شاةُ ما قنصٌ لن حَلَّتُ به حرمَتْ عليَّ وكيتَها لَمْ تَحْرُمُ

قال ابن قتية: يعرُّض بجارية، يقول: أيّ صيد أنت لمن حل له أن يصيدك، فأما أنا فإن حرمة الجوار قد حرمتك عليّ. في هذه الكناية إيراد الأتوثشها ومثيرات الرغبة فيها،

<sup>(1)</sup> علم الدلالة دراسة نظرية وتطبيقية، ص 171.

<sup>(2)</sup> اكتاب 5، 242.

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريض، ص 15.

وكذلك الكناية عن المرأة بالناقة والمهرة (1) ومن ذلك تتضع قيمة التأويل في تحديد الصورة الكنائية التي تجيئ وكأنها لبنة في البناء اللغوي، تتشابك مع غيره من اللبنات لإبراز الحقيقة المعنوية التي يتضمنها السباق كله. على عكس منا يهدف إليه التأويل في «التيار التفكيكي» المعاصر الذي لا يعطي أهمية للسباق أثناء عملية التأويل، «... فإن تأويلات النص وتعدداتها متعلقة أساسًا بمؤهلات القارئ؛ فالنص بَصَلةٌ ضخمة لا ينتهي تقشيرها. وإن السباق العام ومساق النص لا أهمية لهما في التأويل؛ لأن المقصود ليس الوصول إلى حقيقة ما يتحدث عنه النص، وإنما الهدف تحقيق المتعة ... (2).

إن قيمة السياق تتضح في تجلية المعنى وهيكلته داخل نظام كلامي تحكمه كثير من القوانين اللغوية منها ما يتملق بالنحو والصرف، ومنها ما يشصل بالأوزان والأعاريض الشعرية، والصوت، والقوافي، إذا كان الخطاب شعريًا، حتى ليتعذر في بعض الاحيان تين المراد من التعبير الكنائي \_ إذا ما كان منبجسًا في معنى البيست \_ إلا بعد مراعاة ما قبله وبعده من أجزاء المسوق اللفظي، ومن أمثلة ذلك الكناية عن الحرب بالقدر في قول الجعدى:

وتفور علينا قلرهُم فنُديُهُما 💎 ونفئؤها منَّا إذا حَميها خلاء(3)

فليست القيدُرُ الإناء الذي يوضع على الأثافي للطبخ، وإنما هي الحرب، وما يجعل هذا المعنى مرجعً على غيره هو دلالة السياق الذي ورد فيه، حيث تبرز فيه روح التفاخر والعصبية التي نستندل عليها من خلال عودة الخطاب إليها في «علينا» و«نديمها» وانفثؤها» و«عنا»، وأيضًا من خلال الدلالة العامة للبيت كله والتي تصور اشتداد الحرب وغليانها كما تغلي المرجل وهي على النار، وكيف أنهم يُقدمون على التصدي لاعدائهم إذا بادروا بحربهم، ومن ثم فإنهم لن يتأخروا في إخمادها وإطفاء فسيلها. وبذلك فإن الكناية تُمَندُ لبنة داخل أنظمة السياق وإن تمركزت حولها المعاني الجزئية في البيت، وأصبحت بذلك تمثل الأساس الذي أقيم عليه المعنى كله.

ومن اللافت أن دراسة الكناية داخل السياق تلجأ إليه الخصائص التي يتميز بها التعبير في حـد ذاته؛ ففي الكناية عن الموصـوف عادةً مـا يتم التلمـيح إليه دون تفصـيل في الصفـات المختصـة به، أو بالإكثار من ذِكـر تلك الصفات الدالـة على الموصـوف؛ قال

<sup>(1)</sup> التصوير البياني دراسة تحليلية لمسائل البيان، ص 421.

<sup>(2)</sup> محمد مفتاح، مجهول البيان، ص 101.

<sup>(3)</sup> قال ابن قتية: «ملنا مَكلُّ ؛ قدرهم: حريهم، يريد سكبها إذا فارت. يقال: أيم قدرك في سوطها حتى تسكن ومته الحديث: «لا يبولن أحدكم في الماء الداهم»، نفتوها: نكسرها. . • كتاب الماتي الكبير 2، 882 ، 883.

محمد محمد أبو موسى: «هناك كنايات في هذا الباب تشيير إلى الموصوف من غير أن تضفي عليه شبينًا كما ترى في كناية علية بنت المهدي، وكما ترى في الكناية عن المرأة بالنخلة. وهذا الفرب قليل، وأغلب الكنايات من هذا النوع تضفي على الموصوف ظلاً آخر، ويبرز معاني يتطلبها سياق الكلام.

وكنايات القرآن من هذا النسوع الشاني، خسند قوله تعالى: ﴿وَحَمَلْتَاهُ عَلَىٰ ذَاتِ الْوَاحِ
وَدُسُر ۞﴾ [القمر] يعني على السفينة، ويمكن أن تقول: إن هذه الكنايسة تشير إلى
أنها سنفينة محكمة بالدسسر والألواح، وهذا يلائم سياق الموقف العسعب الذي أحاط
خطره وأحدق بكل حي ﴿فَقَعَا أَبُوابُ السَّمَاءِ بِمَاءٍ شَهْمِر ۞ وَقَبُّونَا الأَوْضَ عُيُونًا فَالْقَلَى الْمَاءُ
عَلَى أَمْرُقَدُ قَدْرُ ۞ وَمَلْنَاهُ عَلَىٰ فَاتَ الْوَاحِ وَدُسُر ۞ ﴾ [القمر] ... هذا).

وإذا قدر لهـذا النوع من الكنايات أن يأتي متَّـــقًــا مع المعنى والجو العـــام السائد في الخطاب بما يحمله من الدلالات والصفيات المختصة به، فيإنه بذلك يحقق قيدرا من التناسب الذي يتمسيز به الغول الراقي، وقد تَفطَّن عــالم مثل عبد القــاهر الجرجاني إلى هذه المسألة السنى غلبت على مؤلف اته، وهي التي يسميسها النَّظم، "وتنب عبــد القاهر الجرجاني (ت 471 هـ) في كتابه ودلائل الإعبجارة إلى هذه العبلاقات بين الالفياظ والمعانى في الأدب، فسرفض أن يكون مدار البلاغة أو الجسمال الفني على اللفظ أو على المعنى، ورأى أنها جائمة في العلاقة بين الألفاظ في العبارات، وبينها وبين المعاني، وسمَّى هذه العــلاقات النظمه(<sup>2)</sup> أو بمعنى آخر في هذه العــلاقات المتشابكة الناشـــئة بين مكونات الخطاب لا فرق فيسها بين معنى ولفظ؛ لأن العبرة في النسهاية تكمن في النتاج الذي تتنجه تلك المستويات والصور الجزئية كالكناية في صياغة السياق وبلورة معناه، وبذلك نكون قد ابتعدنا عن منهج البلافيين القدماء الذين فصلوا بين الكناية والسياق فصلاً قلَّل من شأنسها، ونحن قادرون على تطوير فهمنا للكناية بحيث تشير إلى مدى ارسم مما نص عليه البلاغيون في محاولة استنباطهم لمفهوم الكناية؛ لأنهم قدَّموا ذلك من خلال شواهد منقطوعة عن السياق، ولهنذا فإن محاولتنا استنباط دلالة الكناية من خلال السياق لا تنحصر في معنى جزئي أو في شاهد مقطوع، ولا يكتفي بالحديث عن نوع الكناية، بل لا بد من تأمل ما تتخممنه الكناية من إيحماءات ورمور، إلى جمانب

<sup>(1)</sup> التصوير البياتي دراسة تحليلية لمسائل البيان، ص 423.

<sup>(2)</sup> نصول في البلاغة، ص 265، 266.

دورها في السياق، وعلاقتها بالبناء اللغوي والمعنوي للنص<sup>(1)</sup>، وهي مآخذ تنصبُّ كلها على المنهج الذي درست به الكناية في التراث العربي، بحيث أصبحت النظرة الغالبة تميل مع تناول مكونات الخطاب تناولاً داخل البنية اللغوية التي وردت فيه، فلا تشعمد إفراده عن باقى السياق بحجة تحليله وبيان قيمته التعبيرية.

وإن ما تحـوز عليه الكناية من إيجـاز ومبالغة كـما في قول المتـنبي بمدح الحــبن بن إسحاق التنوخي:

السيعي بك السُمّار ما لاح كوكب ويحدو بك السُفّار ما ذَرَّ شارق ا(2)

وما تتمييز به من انتظام داخل غرض المدح ليجعل منها أقدر من ضيرها على تصوير مكانة الممدوح الذي صار مدار حديث الناس أثناء ساهات السَّمر، أو هو يُحدَّى باسمه طوال ساهات السفر، وفي مطلع كل كوكب، ولا شئ أدل على دوامه وخلوده من تصويره على هذه الشاكلة.

لقد انتظم المعنى الكنائي داخل السياق في صدر البيت اما لاح كوكب، وتداخل بين ثنايا الحسقيقة، ثم ما لبث أن ظهر مرة أخرى في عجز البيت في قوله: اما فر شارق، وهو انتظام لا يودي إلى التناقض أو استحالة المعنى؛ لكون التمبير الكنائي ذى بنية مزدوجة، هي حقيقة ومجاز، بحيث تحقق له تلك البنية ميزة التناسب والارتباط العضوي داخل السياق، اولا يمكن أن يكون تصور بنية الكناية على هذا النحو الثنائي مؤديًا إلى التناقض أو التصادم بين الصياغة وناتجها؛ لأن اللفظ قد أنتج الحقيقة والمجاز مما؛ ذلك أن الاردواج الإنتاجي ليس راجماً إلى الاستعمال؛ لاتي لم أستعمل اللفظ لإنتاج الدلالتين مما، بل راجع إلى الإفادة، فالاستعمال مرتبط بالحقيقة الوضعية، أما الإفادة فهي التي ترتبط بالملزوم الطارئ. . . ه (3)، وقد يشتد ذلك الارتباط داخل السياق ويتوثق أكثر بالتجانس اللفظي مع بقية المعاني الحقيقية في البيت، خاصة وأنه تجوز إدادة

<sup>(1)</sup> حسني عبد الجليل يوسف، التصوير البياتي بين القدماء والمحدثين دراسة نظرية تطبيقية، ص 88.

<sup>(2)</sup> اللسفار: جمع سامر: اللين يسعرون ليلاً، والسفار: جمع سفر وسافر، وهم اللين يلازمون الاسفار، وفر: طلع، والشفارة الكواكب، وهلا وفر: طلع، والمشارق: الكوكب، وهلا كتابة من المدواء والشبايد: يمني أثبت أبضاً يحيى السسمار الليل بسلكرك وحديثك ويغني للسافرون بمنافحك فيمندحون الإبل بها، ويوان المتنبي بشرح البرقوقي 3، 89.

<sup>(3)</sup> أدبيات البلافة العربية قراءة أغرى، ص 188.

معناه، بخلاف إرادة المعنى الحقيقي المجاري؛ ذلك لأن االكناية بنية ثنائية الإنتاج، حيث تكون في مواجهة إنتاج صياغي له إنتاج دلالي موار له تمامًا بحكم المواضعة لكن يتم تجاوزه بالنظر إلى المستوى العسميق لحسركة الذهن التي تحتلك قسدة الربط بين اللوازم والملزومات، فإذا لم يتحقق هذا التجاوز فإن المنتج الصياغي يظل في دائرة الحقيقة، (1).

لقد ألح كثيرٌ من الدارسين على دور السياق في تفسير وتحليل النص الأدبي، وهو في إلحاحه تأكيدٌ على أن التعبير الكنائي يجب أن تُحلل قيمته التعبيرية داخله وبمراعاة علاقاته مع غيره؛ وولذا كانت قضية السياق في رأي الدكتور عفت الشرقاوي هي القضية الأولى في تفسير النص الأدبي، وأن أي تحليل لمعاني الكلمات خارج سياق هذا النص لا يقدم شيئًا يمتد به في مجال التفسير الأدبي؛ لأن السياق وحده هو الذي يشكل اللفظ تشكيلاً جديداً، كأن البنية الجديدة هي التي تخلق معناه على أقلام الشمراء والأدباء؛ إذ ينشأ في ظلالها، ويكتسب إيحاده الجديد من سياقهاه(2).

ولقد أجاد المتنبي وهو بمدح كافوراً - في الكناية ضمن السياق التعبيري في البيت -فبلغ الغاية في المبالغة والتأثير، حستى قال الثعالبي: «ولم يكن أحدٌ عن الممدوح الاسود بأحسن وأبدع من كناية المتنبي عن سواد كافور الإخشيدي بقوله:

فجساءت بنا إنسانُ مِين زمانه وخلت بياضسا خلفها ومآقيسا قواصسدُ كافور تُوارِكُ فيسره ومَن قصدَ البحرَ استقلَّ السواقيا فإنه جَمع إلى حسن الكناية حسن التشبيه وجودةَ التفصيل، وأبدعَ ما شاءه(3).

<sup>(1)</sup> أديات البلاخة العربية قراءة أخرى، ص 187.

<sup>(2)</sup> بلاغة العطف في القرآن الكريم، ص 148، نقلاً عن فصول في البلاغة، ص 247.

<sup>(3)</sup> الكناية والتعريفي، ص 92، وقال البرقوقي: «إنسان الدين: تأظرها، وهو المثال الذي يُرَى في السواد، والمأتي جمع ما ق والمأتل والموق: طرف العين عا يلي الانف، واللحاظ: طرفها عا يسلي الانف، قال الواحدي والمأتي جمع ما ق والمان كتابة من سواد لونه، وأنه عو المنى المنصود من المدمر وأبناته وأن من سواد فضول لا حاجة بأحد إليسيم، فإن البحمر في سواد العين وما حوله جضون ومآق لا معنى فيها، وعبارة السبريزي: شبه الناس بياض الدهن لانه لا يتضع به في النظر وجعل كالمورا إنسان الدين لان الحاصية فه. . . » الديوان 4، ومن الملاحظ أن البيتين جاء ترتيهما مخالفاً لما ورد عليه في كتاب الثمالي «الكناية والتعريض» المغرل للتين.

قواصد كافور توارك خيره

جاه قبل قوله:

فجامت بنا إنسان عين زماته

إذ جعل كافوراً اإنسان عبن الزمانه كناية عن سواده، وأنه أصل الرؤية البصرية دليل الحاجة الماسة إليه، بخلاف بقية الأنام فإنهم لا يرتفعون لمكانته، ولا يرجدون عليه؛ وبذلك حققت هذه الصورة الكنائية ما يسميه النقد الحديث بالوحدة العضوية التي هي نتاج طبيعي لوحدة الاحاسيس والمشاعر والعواطف التي تملأ وجدان الشاعر، وووحدة الصورة هي بالضرورة وحدة الإحساس، أو هيمنة إحساس واحد على القصيدة كلها، وعلى هذا فالوحدة العساطفية هي دليلنا على تحقيق الوحدة العضوية في العمل الفني، ومعنى هذا أن الصور في داخل العسمل الفني ما هي إلا تجسيد للتجربة أو للحظة والمعورية التي يعانيها الفنانه (1).

ولا شك أنه - وفي خفه التفاعل الحادث بين دلالات الألفاظ داخل السياق - يستحيل علينا أن نقدم لفظًا على آخر، أو جملة مثل: «وخلت بياضًا» على جملة أخرى «فجاءت بنا إنان عين رسانه». وذلك دليل على الترابط الحاصل بين الدلالات المنوية التي من ضمنها الكناية، وهو شيء بمكن أن ينسحب حتى على عديد الكنايات داخل القصيدة الواحدة، فمن الصائب «وعند تحليل الصور الكنائية في قصيدة ما لا بد من النظر إلى هذه الكنايات مجتمعة. فالإيحاءات الرامزة التي تولدها الكنايات تتداخل في العمل الفنى جميعه، وتتآور هذه الجزئيات لينمو من خلالها حصاد فني جديده (2).

وإلى جانب ذلك فإن الصورة -بغض النظر عن شكلها - يجب أن تنطبع بالجو العام الذي يسود القسصيدة؛ حتى لا يظهر عليها التناقض الذي يؤدي إلى اختلال السياق وتفككه من البنيان العام للقصيدة التي يجب أن تتساوق والإحساس الذي يخيم عليها، وإلا وقم الشاعر في تناقض يخلخل الجو النفسي للقصيدة (3).

ويضرب عبد القاهر الجرجاني مثلاً للتناقض بالصورة الكنائية في اقول العباس بن الاحنف:

سِأطلب بُعْدَ الدار عنكم لِتَقْربوا وتسكبُ عيناي الدموعَ لتجمدا

بدأ فدلَّ بسكب الدموع على منا يوجبه الفراق من الحزن والكمد فناحسن وأصاب؛ لأن من شنان البكاء أبداً أن يكون أمنارةً للحزن، وأن يجمعل دلالةً عليه وكنايةً هنه؛

<sup>(1)</sup> محمد بركات حمدي أبو علي، فصول في البلاغة، ص 248.

<sup>(2)</sup> المجاز المرسل والكناية الأبعاد المعرفية والجمالية، ص 237.

 <sup>(3)</sup> كمال نشأت، في الثلد الأدبي دراسة وتطبيق، ص 33، 34، نقلاً من محمد بركات حمدي أبو علي، فصول في البلاغة، ص 249.

كقولهم: أبكاني وأضحكني، على معنى السامني وسرني، وكما قال: أبكاني الدهر ويا ربما أضحكني الدهر بما يرضي

ثم ساق هذا القياس إلى نقيضه، فالتمس أن يدل على ما يوجبه دوام التلاقي من السرور بقوله: فلتجمله، وظن أن الجمود يبلغ به في إفادة المسرة والسلامة من الحزن ما السرور بقوله: فلتجمله، وظن أن الجمود خلوً بلغ سكب الدمع في الدلالة على الكآبة والوقوع في الحيزن، ونظر إلى أن الجمود خلوً المين من البكاء وانتفاء الدموع عنها، وأنه إذا قال فلتجمدا، فكانه قال: أحزن اليوم لئلا أحزن غذا، وتبكي عيناي جهدهما لئلا تبكيا أبداً، وغلط فيما ظن؛ وذاك أن الجمود هو أن لا تبكي العين ... ه(1).

وبذلك فإن جمود العين لا يتسق مع سكب العيون للدموع، باعتسبار دلالة أحدهما على الفرح والمسرة، بينما تدل الآخرى على الحزن والأسى، وشتان بينهما.

فتناقض الصورة إذن يقضي على التجربة الشعرية فيجعلها مفككة، ومقطوعة الاوصال متنافرة الاجزاء؛ مما يُفقدها حيويتها وتأثيرها، ويقضي على العلاقات الرابطة لها بالسياق ما دامت تتشكل من الفاظ متنظمة داخله كما ينظر إليه علم البلاغة، «ولكن الالفاظ في هذا العلم أجزاء فاعلة في سياق ينطوي على قيمة، ويحتوي إطاراً من العلاقات المتجاوبة... ع ومعنى ذلك أن الالفاظ لا تستقر على دلالة واحدة ثابتة داخل السياق، وإنما تتقلب بحسب كل وضع توضع داخله، فلكل مقام ما يليق به من الالفاظ، وهو أمر شملته عناية علماء البلاغة وتظهر عناية البلاغيين بالسياق من عبارتهم المشهورة «لكل مقام مقال» حيث يختلف مقام المدح عن مقام الهجاء عن مقام المخرد ... إلىخ فهم يميزون بهذه العبارة السياق الاجتماعي عن السياق العام. وقد أمركوا أن معنى العبارة الواحدة يتغير بتغير المقام ... ع (3)، بل إن الشاطبي لَيذهبُ أبعد أمركوا أن معنى العبارة الواحدة يتغير بتغير المقام ... ع (3)، بل إن الشاطبي لَيذهبُ أبعد من ذلك، فيقرر أن كلام العرب لا بد فيه من اعتبار المساق في دلالة الصيغ وإلاً صار ضحكة وهزءة، آلا ترى إلى قولهم: فلان أسد أو حمار أو عظيم الرماد أو جبان الكلب، وفلانة بعيدة مهوى القرط، وما لا ينحصر من الأمثلة، لو اعتبر اللفظ بمجرده لم يكن وفلانة بعيدة مهوى القرط، وما لا ينحصر من الأمثلة، لو اعتبر اللفظ بمجرده لم يكن وفلانة بعيدة مهوى القرط، وما لا ينحصر من الأمثلة، لو اعتبر اللفظ بمجرده لم يكن ومعنى معقول، فما ظنك بكلام الله وكلام رسوله على المعنى معقول، فما ظنك بكلام الله وكلام رسوله على المعنى معقول، فما ظنك بكلام الله وكلام رسوله كله المعنى معقول، فما ظنك بكلام الله وكلام رسوله كله المعنى معقول، فما طنك بكلام الله وكلام رسوله كله المعنى معقول، فما طنك بكلام الله وكلام رسوله كله المعنى معقول، فما طنك بكلام الله وكلام رسوله كله المحروب المناه المعنى المعتبر المعتبر المعتبر المعتبر المعتبر المعتبر أنه معتبر أنه معتبر أنه والكرب المعتبر المع

<sup>(1)</sup> دلائل الإصبار، ص 207، 208.

<sup>(2)</sup> محمد بركات حمدي أبو علي، فصول في البلاغة، ص 228.

<sup>(3)</sup> فريد عوض حيدر، علم الدلالة دراسة نظرية وتطبيقية، ص 170.

<sup>(4)</sup> الشاطبي، الموافقات ج3، 153

وكان أبو عبيدة -وهو من أوائل من بحثوا التعمير الكنائي - متفطنًا لدور السياق في ذلك التعبير عندما ألمح في بعض المواضع إلى أن الكناية "كلُّ مـا فُهم من الكلام ومن السياق من غير أن يُذكّر اسمه صريحًا في العبارة. . . ا<sup>(1)</sup>؛ وذلك رغم ما يبدو من تقصير في المفهوم الذي حدُّها به، وغلبة روح التعميم عليه.

وقد يتبلور الوعى بجدوى السياق - باعــتبار الكناية عنصراً من عناصره - من خلال الكيفية التي تناول بها بعض الباحثين قصيدة عسر بن أبي ربيعة التي منها هذه الأسات(2):

رأيت بجنب الخيف هندا فراقني لها جيد ريم زيتته الصرَّائم مُهنسهسة غَرَّاء صفر وشاحها وفي المسرط منَّها أهْيَلٌ متراكم بعيدةً مهوى القرط، إما لنوفل أبوها، وإما عبد شمس ونوفل

فعلَّق على ذلك بقوله: (ولقد كانت المرأة في الشعر العربي عالم قداسة) وخصب، ونماء، وفي هذه القصيدة يتجسد ذلك بصور شتى، يراها الشاعر في مكان مقدس، ويلفت نظرَه منها الجيدُ، ذلك الجيد الذي لم يَعُد جيدَ امرأة جميلة فحسب، وإنما أصبح جيدً حيوان له في الشعر العربسي مكانته التي ربما استمدُّها من تقديس الجاهليين له. . . وإذا حصرنًا فـائدةَ الكناية (بعيدة مهوى القرط) في الدلالـة على طول العنق عفينا على دلالة الألفاظ وحياتها داخل السياق. . . ع<sup>(3)</sup>.

والرأى عندى أن الاحتفساء بدراسة الكناية داخل السياق لبس أمسرًا جديدًا يبطن نوعًا من الابتداع، فقد مرَّ معنا أن الشــاطبي، وهو من علماء الفقه والأصول كان من بين من نادَوا عنل هذا المنهج الشمول الذي يعطى السياق الأهمية الكبرى في دلالات الالفاظ ووظيفتها التعبيرية، ورغم ذلك فنحن لا ننكر ما تحمله هذه الدعاوي من وعي بالتعامل مع الخطاب الأدبى على أساس أنه تجربة متشابكة الخيــوط مترامية الأطراف، باعــتبارها نتاجًا وظيفيًّا لدهاليز النفس الإنسانية. ومع ذلك فإن تحليل كناية عصر بن أبي ربيعة على هذا النحو دفهنا لفظة (بعيدة) وهنا «القرط) وهنا «نوفل»، و(عبد شمس) و(هاشم) أسماء لها بُعد في النسب عريق، وهذا القرط في أذنها يحظى لديها بأن يستقر في مكان

<sup>(1)</sup> أحمد مطلوب، فنون بلاغية البيان البديع، ص 164.

<sup>(2)</sup> على سرحان القرشي، المبالغة في البلاغة العربية تاريخها وصورها، ص 206.

<sup>(3)</sup> المرجم السابق، ص 206، 207.

عال يستمد علوه من علو النسب والمهابة والجلال التي صبغها الشاعر عليهاه (1). إن تحليلاً كهذا يتوقف على توفر بعض الشروط الهامة منها العلم بالدلالات المعجمية للالفاظ، والتمرس بطرق استنتاج المعاني الحدفية للتراكيب، وصدم الجهل ببعض علوم العربية، كعلم النسب. وقد يكون الاطلاع على منجزات مؤوكي النص القرآني في هذا الشان هادياً بدوره إلى الوقوف على معاني الدلالات - ومنها الكناية - داخل السياق النعمي، قد . . . فالأصوليون ركزوا على دور النية والقصد في كل فعل تشريعي . . . كما أنهم اخداوا في حسبانهم مساق الكلام وسياقه وتفسير النص بالنص وانسجام الحطابه (2).

إن الاحتفاء بالسباق يُعدُّ أمرًا هامًا لا بالنسبة لمفسري القرآن وحدهم، بل أيضاً بالنسبة لتحليل الدلالات المعنوية للنصوص الأدبية، خاصَّة عندما تحتوي على تعبير ذي بنية مزدوَجة منثل الكناية عادةً ما يصعب تمييزه من غيره، إذ ق... تبدو الكناية صعبة المنال عند تأمل جزئياتها - رغم ما يخيل إلينا أحيانًا من بساطتها الهيئة - ذلك أنها تندغم في الكلام والتركب اللغوي، ويظل السياق هو الكفيل بإضاءتها بشكل أساسي، لا كما عهدنا التشبيه بارزًا، ولا كما هي الاستعارة صفاحتة وظاهرة الكيان اللغوي الدلالي، (33) ولعل ما قلَّل من شأن السياق ودوره في إبراز المعنى الكنائي في التراث هو تعمد بعض العلماء تمزيقه إلى أفكار دون دراسة الكناية فيه ضمن نسيج أبيات القصيدة كلها؛ كالادعاء أن التعبير إذا نُظر إليه بمفرده أو بالنظر إلى ما يليه مسن قبله ومن بعده يمكن أن يكون كناية، وإلا فهو استعارة؛ قال ابن الأثير: "وقد يأتي في الكلام ما يجوز أن يكون استعارة، وذلك يختلف باختلاف النظر إليه بمفرده والنظر إلى ما بعده؛ كقول نصر بن سيّار في أبياته المشهورة التي يحرصُ بها بني أمية عند خروج أبي مسلم:

أرى خُـللَ الرماد وميض جمر فإن السنار بالزنـدين تُـورى أقول من التعجب: ليت شعري فإنْ هبُــوا فــذاك بقـاء ملك

ويوشك أن يكون له ضرامُ وإن الحربِ أولها الكلام اليقاظ أميسة أم نيسام ؟ وإن رقسدوا فإتَّي لا أنام

<sup>(1)</sup> المبالغة في البلاغة العربية تاريخها وصورها، ص 207، 208.

<sup>(2)</sup> محمد مقتاح، مجهول البيان، ص 112.

<sup>(3)</sup> فايز الداية، جماليات الأسلوب الصورة الفنية في الأدب العربي، ص 153.

فالسبت الأول لوروده بمفرده كان كناية؛ لأنه لا يجوز حَـملُه على جانب الحـقيـقة وحملُه على جانب الحـقيـقة وحملُه على جانب المحـقيـقة وحملُه على جانب المجاز...، (1) ولم يكن هذا المنهج التحليلي في نظر بعض الدارسين إلا نوعًا من العـبث؛ لكونه - وهذا هو المرجح - ينطلق من تجزئ التعبير إلى حقـيقة ومجاز، ولا يشـمله بالنظرة العميقة الكلّيـة، وهو ما حدا برجاء عيـد إلى التعليق عليه بقوله: قوماذا تمني الحقيـقة في الببت الأول ـ على زهم ابن الأيـر ـ لو حملنا الأداء الشعري؟ سيتحول هذا الأداء إلى نثرية تقريرية، والشـاعر لا يقصد هذا المفهوم الحقيقي المشعري؟ منتحول هذا الداء ويوشك أن يشتعل ليس مقصودًا في ذاته...

ومن هنا نرى أن التعبير الكنائي لا ينفصل في دلالته وقيمته عن دلالات السياق العام التي تتآرر داخل البناء الفني للقصيدة ... ء (2) ومن ثَمَّ فقد يحلو لبعض الدارسين اعتبار الكنايات والتعبير الصريح واجتماعهما في النص الشعري في جدلية وتموَّج أشبه بالإيقاع الموسيقي المتناغم، وكأن النص يحقق نوعًا من الفاعلية والتكامل الدلالي هو بحساجة ماسة إليهما ا إذ فيسدو التركيب في فاعلية الصورة الكنائية عندما يتوالى في السياق الأدبي التعبير الصريح وذاك الكنائي، ولو جار لنا أن نستعير مصطلحات الموسيقى لقلنا همافة إيقاعية لدى المتلقي كما لو كانت بين نغمة القرار ونغمة الجواب، والتاثر الجمالي يتم بالدرجة التي تقع عليها النغمة ... ء (3).

هذا إذا أضفت إليه بعداً جماليًّا آخر يتمثل في جدلية الحفاء والظهور، ويتعبير آخر: الإنتاج الثنائي المدلالي المستمسر دائمًا في جمسيع أشكال الكنايات؛ لأن «النظر في البناء الشكلي والعميق للكناية يدلُّ على اعتمادها عمليتي الحفاء والظهور أبداً... (4).

وقد يكون التعريض هو الوحيد من تلك الأشكال الذي يساهم فيه السياق بدور فاعل في تجلية المعنى وإنتاجه بعد أن كان مندسًا في غياهب الغمسوض إلى جانب ما يحدث في تجاوز للحقيقة والمجاز، ففي «التعريض يتم تجاوز المنطوق في مستواه السطحي أو العميق، والتعلق بالإضافات الدلالية الطارئة من السياق» (5).

<sup>(1)</sup> المثل السائر 3، 55، 56.

<sup>(2)</sup> رجاء عيد، فلسفة البلاخة بين النطنية والتطور، ص 429، 430.

<sup>(3)</sup> فايز الداية، جماليات الأسلوب، الصورة الفنية في الأدب العربي، ص 154.

<sup>(4)</sup> محمد عبد المطلب، أدبيات البلاغة العربية قراءة أخرى، ص 188، 189.

<sup>(5)</sup> المرجع السابق، ص 194.

وفي القرآن الكريم من التعريض ما تستدل منه على أن دلالة التعريض تنبئق من السباق وتتولد منه، فقول الله تعالى في الآية العاشرة من سورة البقرة في قوبهم مُرضَ فرافعُمُ اللهُ مرضًا وَلَهُم عَدَابٌ البَمِّ بِما كَانُوا يَكُذُبُونَ ﴿ في على الزمخشري فيه على دلالة الكذب بقوله: قوالمراد بكذبهم قولهم آمنا بالله وبالسوم الآخر، وفيه رمز إلى قسع الكذب وسماجته، وتخييل أن العذاب الآليم لاحقٌ بهم من أجل كذبهم... والكذبُ الإخبارُ عن الشيء على خلاف ما هو به، وهنو قبع كله... عالى والكذب حال الكذب كذلك، لم يكن جائزًا أن يُسب لسيدنا إبراهيم عليه السلام عندما ادعي عليه ذلك؛ إذ أن المراد من الكذب غيرُ معناه الوضعي، قال الزمخشري: قوامًا ما يُروَى عليه فلك؛ إذ أن المراد من الكذب غيرُ معناه الوضعي، قال الزمخشري: قوامًا ما يُروَى عن إبراهيم عليه السلام أنه كذب ثلاث كذبات؛ فالمراد التعريض، ولكن لما كانت صورتُه صورةً الكذب سُمي به ... عاديً وعا يقوي ذلك الاعتقاد هو انسجام دلالة التعريض مع السياق العام للسورة كلها كما تَبيّنا ذلك في المواضع الساقة الذكر.

وقد ينظهر دور السياق في الدلالات الرسزية داخل النص الأدبي نتيجة للمصلات الرابطة بينهما الآن الرسز الابن السياق وأبوه (3)، بحيث تبدو تلك المداقة القوية في بعض أشعار العذريين بأشكال مختلفة، واتخذ العلريون في بعض النصوص من الجبال والرياح والنبات والحيوان رموزا توحى بمشاعر متعددة...

كقول كثير مزة:

أحبسك ما دامت بنجسد وشيجة وما اسننَّ رقراقُ السراب وما جرَتُ وما سسسالَ واد من تهامةَ طيَّبُ

وما ثبتَـــتُ أبلي بــه وتَمـــارُ من الوحش صصماءُ اليدين نوار بـه قلــــبُ عاديــــة وكــرار

<sup>(1)</sup> الكشاف 1، 35.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق 1، 35.

<sup>(3)</sup> مصطفى ناصف، الصورة الأديبة، ص 158، نقلاً عن سناء حديد البياتي، نحو منهج جديد في البلافة والنقد، ص 309، «من المعلوم أن دراسة الرمز تقوم على تقسيمه إلى رمز كلي وآخر جزئي، وهو يرتكز على موقف شعوري متكامل يقوم عليه البناء الفني للقصيفة في أحايين كثيرة إن كان الرمز كلبًّا، أما إنا كان جزئيًّا فإنه يكون لبنةً من لبنات البناء لا يجوز فنصله عنه، أو انتزامه منه هدنان حسين قاسم، التنصوبير الشعري التجرية الشعورية وأدوات رسم الصورة الشعرية، ص 148.

إن سياق مثل هذه النصوص يجعلنا نستبعد الاقتصار على الدلالات الوضعية للألفاظ، ودلالاتها الإبحاثية متقطعة نصل إليه عن طريق الحدس؛ يساعدنا على ذلك الساق...(1).

ومن البين أن لجوء العذريبين إلى الرمز من شأنه أن يكشف عن نزعتهم نحو إلباس مشاعرهم ثوبًا رمزيًا شفاقًا يصبعب فهمه إلاً في ضوء المكونات العديدة للتجربة الشعورية، فالمكان مثل ونجده أو وتهامة يرتبط بذكرى عزيزة على الشاعر لعلها تتصل اتصالاً وثيفًا بلفظ واحبك الذي يعتبر خزانًا لجميع المشاعر المناجحة في الابيات، أو لعلم البؤرة التي تتقاذف منها العواطف العديدة التي تضطرم بها نفس الشاعر، وهي عواطف مشدودة إلى بعضها شدًا عجبيًا لافتًا يعكمه سياق القصيدة وتلاحم أبياتها، ورفي مستوى السياق يكشف النص عن القيم الفنية التي تنبثن من سياق القصيدة حين تأخذ بعض أبياتها برقاب بعض في نظم مستلاحم متسلسل مؤثره (2) أو يحدث التواصل بين صورها البيانية بمختلف أشكالها داخل ذلك السياق؛ إذ ويمكننا أن نقطع جارمين أن فيمل الصورة الكنائية عن سياقها العام ضرب من العبث، حيث إن فنية الصورة الكنائية ترتبط قيمتها بما قبلها وما بعدها من الصور تشبيهية كانت أو استعارية (3).

لم يفتأ الدارسون يوجهون الأنظار إلى التقصير الحاصل في بعض مناهج التحليل التي لم تأبه بما ربط الكناية بسياقها العام مشلما هو شأن أبي هلال العسكري في دراسته وللمسمائلة والإرداف، و إذ خُيل لبعض الدارسين فأن السبب في هذا الاضطراب الذي نلحظه عند أبي هلال وضيره هو أنهم يحاولون أن يضصلوا في تحليلاتهم بين الصورة البيانية وسياقها العام، فالصورة البيانية سواء كانت تشبيهية أم استعارية أم كنائية لا يمكن أن تحتفظ بفنيتها إذا دُرست بمعزل عن البناء اللغوي التي تشكل إحدى لبناته . . . و4).

<sup>(1)</sup> سناه حميد البياتى، نحم منهج جديد في البلاغة والتقدء ص 308، 309 هيتصرف». «غهد: قسم من الجزيرة العربية بين الحجاز والعراق، أكثر شعراء العمريية القول في طيب ترابه وجودة هوائه وحمسن نباته». المجم الوسيط 2، 902.

<sup>«</sup>تهاسة: أرض منخفضة بين ساحل البحسر وبين الجبال في الحسجار واليمن (ج) تهمائم، والنسبة إلى تهمامة تهامى، وتهامه المعجم الوسيط 1، 90.

<sup>(2)</sup> نحو منهج جديد في البلاغة والنقد، ص 331.

<sup>(3)</sup> عبد الرازق أبو زيد زايد، في علم البيان، ص 60.

<sup>(4)</sup> المرجم السابق، ص 59.

ويالجملة فإن الدارسين يُجمعون على ضرورة دراسة وتحليل الأسلوب الكنائي داخل سياقه الذي ورد فيه، وهذا اعتقادًا منهم بأن قيمته التعبيرية - مهسما اختلفت أشكالها وتنوعت صياغاتها - لا تظهر إلا داخل وظيفتها في النصوص، وهي إذا تراوحت بنيتها بين المباشرة والعمق فإنها تتفق مع البنية اللغوية لأي خطاب أدبي.

إن السيساق هو الحقل الطبسيعي الذي يشهسد انبشاق التعابيس، وهو الكفيل بإضسفاء الدلالات المساعدة على إنارة المقصود من معاني تلك التعابير الكنائية وغيرها.

\_\_\_\_

### الضاتمة

ظلَّ البحث في نشأة التعبير الكنائي يُشكُّل مظهرًا من مظاهر الاختلاف بين الدارسين، بحيث لم يتوصل فيه إلى رأي قاطع من شأنه أن يُزيل اللبسَ عن تلك النشأة والظروف العامة المحيطة بها، ولا شك أن العودة للنص القرآني، وكلام العرب، وجهود الطبقة الأولى من علماء اللغة تقلل من حدَّة ذلك الاختلاف.

فالكنايـة باعتبــار ذلك نشأت داخل هذه الأجــواء الممزوجة بالحس الديــني واللغوي والاجتــماعي والبيــاني، وكان الفــضل في ذلك يعود إلى علماء الــلغة الأوائل، وعلى رأسهم الحليل بن أحمد الفراهيدي، وسيبويه، والفراء، وأبو هبيدة.

ومن البيِّن أن مـفهوم الكنايـة عند أولئك العلماء لا يخرج عن نطـاق المعنى اللغوي العام، وهو الستر والإخفاء والإضمار.

ولم يكن الجماحظ صاحب «البيان والستبين»، و«الحيوان»، وابن قتيبة مؤلف «تأويل مشكل القرآن»، و«تأويل مختلف الحسديث» بعيدين عن الوجسهة التي اتجه إليسها بحث الاسلوب الكنائي بمفهومه اللغوي العام وهو الستر والإخفاء.

ولعل ابن قتيبة يتفق مع أبي العباس المبرَّد الذي غَلَّبَ الجانب الحلقي في تقسيمه على بقية الجوانب الاعرى.

وأما أبن المعتز فقد جعل الكناية والتعريض من محاسن الكلام، وأثر أن يحدهما ضمنيًا من خلال إيراد الأمثلة والشواهد لهما من كلام العرب، وقد نهج أبن عبد ربه النهج نفسه عندما أكثر هو الآخر من الأمثلة بعد أن جمعها وصنفها تصنيفًا عماده اللوق الأدبي، ولا نشك بعد هذا أنه اطلع على كتب المشارقة، وقام بنقل كثير من الكنايات منها.

وأما قدامة بن جعفر فقد تقدم بالكناية شأوك بعيدًا، لـ على أهم ما فيه هو جعلها نوعًا من أنواع ائتلاف اللفظ مع المعنى، مدركًا بذلك الوشائج القوية التي تربط طبيعة التعبير الكنائي بما قبله وبعده من مـساق القـول، وهو من وجهـة أخرى يعود له الفــفــل في إطلاق مصطلح «الإرداف» على الكناية. وكان أبو هلال العسكري شديد الترسم لقدامة، خاصة في الباب الذي عقده للكناية والتعريض، وإن يكن قد توزع بحثه للكناية على ما أسسماه أيضاً «بالمماثلة» أو «الإرداف والتوابع».

وأما ابن فارس فإنه نظر للكناية، وتبيَّن له باستقراء الأمثلة ووصفها أن الكنايات إما أن تكون عن الشيء، فـيذكّـر بغيــر اسمــه، وإما أن تكون ضــميرًا فــي جميع أحــواله ودلالاته، ولا يخلو كلامه من خلط الكناية بغيرها .

ولم يكن الباقلاتي مبتكرًا في أكثر آرائه في الكناية والتعريض، فإن الغالب عليه هو الاقتباس والتبعية سواء في جعل الكناية من البديع، أو في تعريف الإرداف.

وعُني الثعالبي بجمع الكنايات، وتصنيفها تصنيفًا موضوعيًا، معتمدًا فيها على ذوقه الأدبى، وسعة اطلاعه على الأدب العربي قديمه ومحدثه.

وأما ابن رشيق القيرواني فإنه تناول الكناية - في كتابه العمدة - تحت ما أسماه بباب الإشارة، وفرَّق بينها وبين الصور الاخرى تفريقًا ضمنيًّا، وهناك مواضع في بحثه تدلنا على أنه اتبع فيها علماء المشرق.

وتناول ابن سنان الحنضاجي الكناية تحت الكلام في الألفاظ المؤلَّفة، حيث ربطها بالفصاحة والبلاغة، باعتبار أن موضوع كتابه هو اسر الفصاحة،، وهو لا يفتأ يسوق الأمثلة، ويقوم بتحليلها تحليلاً يكشف عن رؤية عميقة غير مسبوقة.

وأما عبد القاهر الجرجاني فإنه حاول وضع تعريف للكناية في كتابه «دلائل الإعجاز»، وكان من ضمن ما جاء به هو أن قيمة الكناية تكمن في زيادة إثبات المعنى، وليس في زيادة المعنى في حد ذاته، كما تَنبَّه إلى قيمة المقام بين أن يكون المستدعى الكناية أو التصريح والذكر.

والحقُّ ان الجرجاني أدرك بمنهجه القائم على التنذوق الجمالي للسنصوص أن قيسمة الشعبير الكنائي تكمُنُ في الوظيفة الستي تؤديها داخل مساق البيت، ومن ثم النص الشعري كله، فلا يمكن أن يدرس التعبير بمناًى عن فضائه الذي نبت وترعرع فيه.

وأما أحمد بن محمد الجرجاني مؤلف كتاب «كنايات الأدباء وإشارات البلغاء» فاستقل كتابه هو الآخر بالكنايات، وكان عمله لا يتعدى فيه الاختيار والتصنيف والتعليق على بعضها تعليقًا اعتمد فيه على ذوقه الأدبى.

ومن العلماء الذين تناولوا الكناية والتحريض جار الله المرمخشري، وقد نحا في تفسيره «الكشاف» نحواً تطبيقياً، متمشلاً فيه بآراء كثير من البلاغيين السابقين عليه تاريخيًا، وأهمهم على الإطلاق عبد القاهر الجرجاني، والدارسون يثبتون فضل السبق له في مصطلح «المجارعن الكناية»، وهي النوع الذي يمتنع فيه جوار إرادة المعنى الحقيقي.

وأما الفخر الرازي صاحب انهاية الإيجاز في دراية الإعجاز، فعمد إلى تلخيص كتابي عبد القاهر ادلائل الإعجاز، واأسرار البلاغة، ويظهر أن تأثيره كان قويًا في العلماء الذين أتوا بعده، الذين أعجبوا بمنهجه في الشرح والتحليل والتقسيم، وطريقته في تقنين مباحث البلاغة.

وأما السكاكي صاحب «مفتاح العلوم» فبدأ ستعريف الكناية تعريفًا يقرب من أن يكون جامعًا مانعًا، وحاول التفرقة بينها وبين المجاز، ثم قام بتقسيمها إلى ثلاثة أقسام؛ هي: كناية عن موصوف، وكناية عن صفة، وكناية عن نسبة، وخمتم ذلك كله بإبانة بلاغتها. وقد أكثر من التفريعات والتقسيمات، وتحول منهجه المعتمد على مقاييس المنطق والفلسفة في التحليل إلى مدرسة لها أنصارها وخصومها.

وتناول أبن الأثير الكناية والتعريض في كـتابيه «المثل السائر»، و«كفاية الطالب في نقـد كلام الشاعر والكاتب»، وقـد جعل الكناية في الكتاب الشاني نوعًا من أنواع الإشارة، وكـان يبدو أنه عـاد إلى تاريخ البيان العربي ووجّه نقداً إلى العلماء الذين خلطوا بين الكناية والتعريض.

تناول الإمام عز الدين بن عبد العزيز بن عبد السلام السلمي الكناية في كتابه الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجاره، وكانت جهوده مقتصرة على إيراد أمثلة منها وشواهد والتعليق عليها .

وأما الإمام الزنجاني فجعل الكناية من البديع، متابعًا في ذلك أوائل علماء البلاغة، من مثل ابن المعتز، وكانت غايته مقتصرة على اختصار ما جاء في كتب البلاغة.

وأما الشيخ محمد بن علي بن محمد الجرجائي فعرض للكناية في كتابه «الإشارات والتنبيهات في علم البلافة»، فقام بتعريفها، وبيان أن دلالتها عقلية، وأنها قسم من أقسام المجاز، ولا تكون إلا كذلك.

وتناول الإمام بدر الديس بن مالك الكناية في كستابه «المصباح في المساني والبسيان والبديع»، فبدأ بتعريفها ثم انتقل إلى تبسيان معناها والأغراض التي يعبر بها من أجلها، وهي أغراض استقراها حملي ما يبدو- من أمثلة وشواهد الكنايات. وحاول الخطيب شرح تلخيصه لكتاب «مفتاح العلوم»، وذلك بالقيام بسط مسائله وشسرح غامضه مع الإكثار من الأمثلة والشواهد، وسطريقة يغلب عليها الوضسوح والأسلوب الرصين الخالي من التكلف.

بدأ القزويني بتصريف الكناية وإبانة الفسرق بينها وبين المجـــار، وهو يرى أن الكناية وسطٌ بين الحقيقة والمجاز، وهي من مظاهر تفــرُّد،، وقد أكثر من الأمثلة والشواهد التي لم تَرد بكتاب "مفتاح العلوم".

وأما الإمام الحسين بن حبد الله بن محمد الطبيي فدرس الكناية في كتابه «النبيان في البيان»، بحبث اقتصرت جهوده على تلخيص عدة كتب أهمها «مفتاح العلوم»، و«المصباح»، و«المثل السائر» وغيرها من أمهات مصادر السلاغة العربية، ويظهر أنه لم يقف من تلك المصادر موقف المسلم بجميم ما ورد فيها.

وهو في تلخيصه لـ «مفتاح العلوم» يبدو شديد التركيز والاقتضاب، بحيث يصعب تبين المراد من الفكرة لديه في بعض الأحيان.

وأما الإمام يحيى بن حمزة العلوي فبحث الكناية في كتابه «الطراز»، وجعلها من أودية البلاغة، ومن عُمُد المجاز، كما نبَّه إلى ما تختص به من غموض.

وأما ابن القيم فعقد بابًا في كتابه «الفوائد المشوق للإشارة» جعل الكناية من ضمنها، ومن البين أنه يجعل للتمبير الكنائي غايتين إحداهما فنية، والأخرى خلقية .

قام الشيخ سمعد الدين التفستازاني بشرح كتساب الغزويني المنخيص المفساح، شرحًا أسماه الططوّل، استمان فيه بثقافته في علوم المنطق والفلسفة، وبالعودة إلى تاريخ البلاغة العربية، والظاهر أنه لم يُسلَّم بكل آراء القزويني.

وأما السيوطي فعسرض للكناية في كتابه الإثقان في علوم القرآن، وكانت جهوده لا تتعدى الجمع والتصنيف والعرض الواضع المنظم، مستفيداً من ثقافة متنوعة هي مزيج من العلوم العقلية واللغوية.

وكانت الأهداف التعليمية من أهم ما اعتنى به المؤلفون المحدَّثون، وذلك بعرض التعبير الكنائي عرضًا جلابًا، فيه من البسر ما يبعده عن كزازة أساليب القدماه، ولعل أحسن من سعى لتلك الغاية علي الجارم ومصطفى أمين مؤلفا «البلاغة الواضحة»، والسيد أحمد الهاشعي صاحب «جواهر البلاغة»، ورغم الاتفاق في الغرض التعليمي إلا أنهما اختلفا في طريقة عرض المادة، والمنهج الذي ثم به تناول الأمثلة والشواهد.

وقد يكون الشيخ هبد المتعال الصعيدي أحسن من يمثل هذا المنهج الذي اصطنعه في شرح كتاب «الإيضاح» للقزويني، وهو منهج قديم في جوهره، وطريقته، وغاياته، فقد شاع عن القدماء قيامـهم بشرح الدواوين الشعـرية، وأمهات الكتب الادبيـة واللغوية، النحوية منها والصرفية.

وقد تعمد بكري شيخ أمين الإكثار من الأمثلة والشواهد مــن الشعر العربي القديم، والمعاصر، والحر، ومن نصوص النثر الفني حتى يضفي على كتابه نوعًا من التشويق.

وتحدث الشيخ أحمد المراغي عن الكنابة في كتاب • هلوم البلاغة ، ولم يبتمد عن النهج الذي سلكه القدماء في بحثها من: تعريف، وأقسام، وأنواع، وفرَّق بينها وبين المجاز، ومن ذكر لبلاغتها.

حاول محمود السيد شيخون التاريخ للكنابة في كتابه «الأسلوب الكنائي نشأته تطوره بالافته»، وقد استمسر في تتبع منشأ التعبير الكنائي وتطوره لدى كشير من علماء النقد والبلاغة، وذلك قبل أن ينتقل إلى العصر الحديث.

وقد ظلَّ تناوله مفستقرًا إلى ما يربط بينه وبين المؤثرات التي أثرت في البلاغــة العربية في العصر الحديث، وخاصة من الوجهة الإجرائية.

وأما الوجهة الفنية للكناية فتم تناولها باعتبارها صورة من صور البيان، ونتاج طبيعي لملكة الحيال على الرغم من تنوع أنماطها وأشكالها، والمقامات التي تستدهيها وتتطلبها.

ولقد أسهم في تشكل هذا المفهوم ما أنجزه النقد والبلاغة العربية الكلاسيكية، وأيضًا ما أضافت الدراسات البلاغية الغربية من مفاهيم عن خصائص التعسير للجازي، ومنه الكنابة.

وأما صلة الكناية بالقيم الحلقية والاجتماعية فاكثرُ مِن أن يستدلُّ عليها بدليل، والسر في ذلك هو أن الكنايات جاءت لتمبَّر عن الحالات التي يتـملر التصريح بها، فيلجأ إلى ستـرها لأغراض كثـيرة؛ منها: أن ذلك سُنة من سنن العـرب في كلامهـا، ومنها: أنه لوارع ديني وخلقي مثلما هو شأن الكنايات القرآئية. وأما جمالية التعبير الكنائي: فنقف عليها في إنتاج دلالتها الثنائية لمعنين؛ أحدهما ظاهر، والآخر عميق، وهما معنيان يجوز إرادتهما في نفس الوقت، الشيءُ الذي يحقق لها الانسجام داخل النعس مع باقى الصور التقريرية والمجازية في آن واحد.

ومن جماليات الكناية استمرارها طوال أعصىر الأدب العربي، وذلك بخلاف بعض الاشكال البلاغية الاخرى، التي انتهت بانتهاء العصور التي اردهرت فيها.

تمتبر دواسة الكتابة داخل السباق من ضمن الملاحظات المتعلقة بالمنهج الذي تناولها به القدماه؛ فإن علماء البلاغة نظروا إليها باعتبارها لفظا، أو تركيباً داخل بيت شعري، أو نص أدبي، وهي نظرة جزئية لا يعترف بها النقد الحديث، ولا يعبرها أهمية؛ لكونه يمالج تلك النصوص علاجًا شموليًا.

354

# 1- فهرس الأيات القرآنية الكريمة

| رقم الصفحة          | رقمها | الأيــــة                                               |
|---------------------|-------|---------------------------------------------------------|
|                     |       | سورة البقرة                                             |
| 168                 | 3.2   | هدى للمتقين. الذين يؤمنون بالغيب                        |
|                     |       | في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضا ولهم عذاب أليم بما       |
| 346                 | 10    | كأنوا يكذبون                                            |
| 25                  | 23    | فأتوا بسورة من مثله                                     |
|                     |       | فإن لم تفعلوا ولن تفعلوا فاتقوا النار التي وقودها الناس |
| 219.109             | 24    | والحجارة أعدت للكافرين                                  |
| 26                  | 85    | وهو محرم عليكم                                          |
|                     |       | وكلوا واشربوا حتى يتــبين لكم الخيط الابيض من الحيط     |
| 84.9                | 178   | الأسود من الفجر                                         |
| 291                 | 187   | فالآن باشروهن وابتغوا ما كتب الله لكم                   |
| .292 .171 .37       | 187   | أحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائكم                    |
| 302                 |       |                                                         |
| 291.219.62          | 187   | هن لباس لكم وأنتم لباس لهن                              |
| 157 .156            | 195   | ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة                           |
| 147                 | 222   | ولا تقربوهن حتى يطهرن                                   |
| .292 .291 .183 .18  | 223   | فأتوا حرثكم أنى شنتم                                    |
| 293                 |       |                                                         |
| 292 .191 .181 .3    | 223   | نساؤكم حرث لكم                                          |
| 292.291             | 223   | فما استمتعتم به منهن                                    |
| .53 .36 .26 .21 .18 |       | ولا جناح عليكم فسيما عسرضتم به من خطبــة النساء أو      |
| .175.147.96.70      | 235   | أكنتتم في أنفسكم علم الله أنكم ســئذكرونهن ولكن لا      |
| .219 .202 .188      |       | تواعدوهن سرا إلا أن تقولو                               |
| 293                 |       |                                                         |

| رقمالسفحة          | رقمها | الأيسية                                                   |
|--------------------|-------|-----------------------------------------------------------|
|                    |       | سورة آل عمران                                             |
| 205.139.112        | 17    | ولا ينظر إليهم يوم القيامة                                |
|                    |       | إن الذين كفروا وماتوا وهم كــفار فلن يقبل من أحدهم        |
| 143.110            | 90    | ملء الأرض ذهبا                                            |
| 113                | 95    | قل صدق الله                                               |
|                    |       | قل صدق الله فساتبعوا ملة إسراهيم حنيفا ومساكان من         |
| 17                 | 95    | المشركين                                                  |
|                    |       | سورة النساء                                               |
| .278.171.21.18.3   | 21    | وقد أفضى بعضكم إلى بعض                                    |
| 291                |       |                                                           |
|                    |       | وربائبكم اللاتي في حجوركم من نسائكم اللاتي دخلتم          |
| 139                | 23    | بهن فإن لم تكونوا دخلتم بهن فلا جناح عليكم                |
| 29 22 19 4 2       |       | أو جماء أحمد منكم من الغمائط أو لامسمتم النسماء فلم       |
| .97 .53 .49 .39    | 43    | تجدوا ماه فتيمموا                                         |
| .171 .139 .129 .64 |       |                                                           |
| 295.219            |       |                                                           |
|                    |       | سورة المائدة                                              |
| 109                | 60    | أولئك شر مكانا وأضل عن سواء السبيل                        |
|                    |       | وقــالت اليــهود يد الله مــغلولة غلــت أيديهم ولعنوا بما |
| 332.112.205.18     | 64    | قالوا بل يداه مبسوطتان ينفق كيف يشاء                      |
| 332.112.205.18     | 64    | وقالت اليهود يد الله مغلولة                               |
| .219 .97 .38 .19   |       | ما المسيح ابن مريم إلا رسسول قد خلت من قبله الرسل         |
| 295                | 75    | وأمه صديقة كاتا ياكلان الطعام                             |
| 219                | 79    | لبئس ما كاتوا يفعلون                                      |
|                    |       | سورة الأنعام                                              |
| 113                | 146   | ذلك جزيناهم ببغيهم وإنا لصادقون                           |

| رقمالصفحة          | لهمقل | الأيــــة                                               |  |
|--------------------|-------|---------------------------------------------------------|--|
|                    |       | سورة الأعراف                                            |  |
| 156 .110           | 149   | ولما سقط في أيديهم                                      |  |
| .62 .29 .18 .13 .1 | 189   | فلما تغشاها حملت حملا خفيفا                             |  |
| .171 .110 .89 .72  |       |                                                         |  |
| 278                |       |                                                         |  |
| 62                 | 189   | فعرت به                                                 |  |
| 17                 | 206   | وله يسجدون                                              |  |
|                    |       | سورة الأنغال                                            |  |
| 33                 | 7     | وتودون أن غير ذات الشوكة تكون لكم                       |  |
|                    |       | ومن يولهم يومئذ دبره إلا مستحرفا لقتال أو مستحيزا إلى   |  |
| 196.80             | 16    | <b>:</b>                                                |  |
|                    |       | سهرة التوبة                                             |  |
| 26                 | 11    | فإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فإخوانكم في الدين |  |
|                    |       | سورة شود عليه السلام                                    |  |
| 221                | 44    | واستوت على الجودي                                       |  |
| 68                 | 69    | فما لبث أن جاء بعجل حنيذ                                |  |
| 294.62             | 71    | نضحكت                                                   |  |
| 196                | 71    | وامرأته قائمة فضحكت                                     |  |
|                    |       | سورة يوسف عليه السلام                                   |  |
| 292 .291 .278      | 26    | هي راودتني عن نفسي                                      |  |
|                    |       | سورة الرعد                                              |  |
|                    |       | أنزل من السماء ماء فسالت أودية بقدرها فاحتمل السيل      |  |
| 133                | 17    | زبدا رابيا                                              |  |
| 93                 | 19    | إنما يتذكر أولو الألباب                                 |  |
|                    |       | سهرة الحجر                                              |  |
| 99                 | 99    | واعبد ربك حتى يأتبك البقين                              |  |

| رقمالسفحة      | رقمها       | - الأيــــة                                      |
|----------------|-------------|--------------------------------------------------|
|                |             | سورة الإسراء                                     |
| ИО             | 23          | فلا تقل لهما أف                                  |
| 304.199        | 29          | ولا تجمل يدك معلولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البسط |
|                |             | سورة الكمف                                       |
| 70.36          | 73          | لا تؤاخلني بما نسيت                              |
| 110            | 42          | فأصبح يكلب كفيه                                  |
|                |             | سورة صريم عليها السلام                           |
| 68             | 25          | وهزي إليك بجذع النخلة تساقط عليك رطبا جنيا       |
|                |             | سورة طه                                          |
| .205.175.6     | 5           | الرحمن على العرش استوى                           |
| 315.250.220    |             | .⇔                                               |
| 175            | . 12 ,      | فاخلع نعليك                                      |
| <b>42</b>      | 22          | واضمم لكك إلى جناحك تخرج بيضاء من غير سوء        |
| 27             | · 6 ···     | إنما صنعوا كيد ساحر                              |
| <b>272</b> _   | 78          | فغشيهم مَن اليم ما غشيهم                         |
|                |             | - صورة الأنبياء عليهم السلام                     |
| 222            | 62          | بل فعله كيرمم هذا                                |
| 90             | 90          | واصلحنا له زوجه                                  |
|                |             | سورة المؤ منون                                   |
| 294            | 5           | والذين هم لغروجهم خافظون                         |
| 54             | 13          | ثم جعلناه نطفة                                   |
|                |             | سورة الغرقان                                     |
| 295.42.64.35   | 7           | ما لهذا الزَّسول ياكل الطَّعام ويمشي في الأسواق  |
| . 34           | <b>. 28</b> | يا ويلتي ليتني لم اتخذ فلانا خليلا               |
| .263.110.27.19 |             | ويوم يعض الظالم على يديه يقول يا ليستني اتخذت مع |
| 308            | 27          | الرسول سبيلا                                     |

| رقم الصفحة        | رقمها | الأيـــــة                                            |  |
|-------------------|-------|-------------------------------------------------------|--|
| 292 .197 .113 .26 | 72    | والذين لا يشهدون الزور وإذا مروا باللغو مروا كراما    |  |
| .81.72.64.35      |       | ما المسيع ابن مريم إلا رســول قد خلت من قبله الرسـل   |  |
| 147               | 72    | وأمه صديقة كانا يأكلان الطعام                         |  |
|                   |       | سورة الشعراء                                          |  |
| 27                | 4     | فظلت أعناقهم لها خاضعين                               |  |
| 272               | 63    | فانفلق فكان كل فرق كالطود العظيم                      |  |
|                   |       | سورة النمل                                            |  |
| 328               | 7     | إذ قال موسى لاهله إني آنست نارا سأتيكم منها           |  |
|                   |       | سؤرة القصص                                            |  |
| 68                | 15    | فوكزه موسى فقضى عليه                                  |  |
| 331               | 88    | كل شيء هالك إلا وجهه                                  |  |
|                   |       | سورة لقمان                                            |  |
| 315               | 12    | ولا تصعر خدك للناس                                    |  |
|                   |       | واقتصد في مسشيك واضضض من صبوتك إن أنكر                |  |
| 285               | 19    | الأصوات لصوت الحمير                                   |  |
|                   |       | سورة الأحزاب                                          |  |
| 196.191.133       | 27    | وأورثكم أرضكم وديارهم وأموالهم وأرضا لم تطؤوها        |  |
|                   |       | يا أيها الذين آمنوا إذا نكحتم المؤمنات ثم طلقتموهن من |  |
| 39                | 49    | قبل أن تمسوهن فما لكم عليهن من عدة تعتدونها           |  |
| 222               | 62    | بل فعله کبیرهم هذا                                    |  |
|                   |       | سورة سبأ                                              |  |
| 27                | 24    | وإنا وإياكم لعلى هدى                                  |  |
|                   |       | سهرة فاطر                                             |  |
| 93                | 18    | إنما تنذر اللين يخشون ربهم بالغيب                     |  |
| 67                | 37    | وجاءكم النذير                                         |  |

| كالمنطقة المنطقة   | لهمق | الأيــــة                                           |
|--------------------|------|-----------------------------------------------------|
|                    |      | سورة پس                                             |
| 331                | 69   | وما علمناه الشعر وما ينبغي له                       |
|                    |      | سورة ص                                              |
| .75.60.40.28       | 23   | إن هذا أخى له تسم وتسعون نعجة ولى نعجة واحدة        |
| .137 .133 .129 .79 |      |                                                     |
| 218                |      |                                                     |
| 59                 | 32   | حنى نوارت بالحجاب                                   |
|                    |      | سورة الزمر                                          |
| 44                 | 42   | والله يتوفى الأنفس حين موتها والتي لم تمت في منامها |
|                    |      | أن تقــول نفس ياحـــرتا على ما فــرطت في جنب الله   |
| 11.12              | 56   | وإن كنت لمن الساخرين                                |
|                    | 56   | يا حسرتا على ما فرطت في جنب الله                    |
|                    |      | والأرض جميعا قبضته يوم القيامة والسماوات مطويات     |
| 250.220.6          | 67   | يمينه                                               |
| 250                | 67   | <br>والسماوات مطويات بيمينه                         |
|                    |      | ر و رو<br>سورة المؤ مـن                             |
| 17                 | 27   | من كل متكبر لا يؤمن بيوم الحساب                     |
|                    |      | سورة فصلت                                           |
| 73.8               | 21   | وقالوا لجلودهم لم شهدتم علينا                       |
|                    |      | ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بسينك وبينه عداوة كأنه |
| 197                | 34   | ولي حميم                                            |
|                    |      | ري                                                  |
| .235 .204 .123     | 11   | لیس کمثله شیء                                       |
| 240                |      | <b>5</b> <i>0</i> .                                 |
|                    |      | سورة الزخرف                                         |
| 324.219.200        | 18   | أو من ينشأ في الحلية وهو في الخصام غير مبين         |
|                    |      | San yar ( the light y y the light time (y y)        |

| رقم الصفحة | لهمقل | الأيـــــة                                            |  |
|------------|-------|-------------------------------------------------------|--|
|            |       | سورة الدخان                                           |  |
| 336.136.74 | 49    | ذق إنك أنت العزيز الكريم                              |  |
|            |       | سهرة الحجرات                                          |  |
| 283        | 4     | إن الذين ينادونك من وراء الحجرات أكثرهم لايعقلون      |  |
|            |       | يا أيها الذين آمنوا اجتنبوا كثيرا من الظن إن بعض الظن |  |
| 329        | 12    | إثم ولا تجسسوا ولا يغتب بعسضكم بعضا أيحب أحدكم        |  |
|            |       | أن ياكل لحم أخيه ميتا فكرهتموه                        |  |
|            |       | سورة الذاريات                                         |  |
| 53         | 9     | يؤفك عنه                                              |  |
|            |       | سورة القمر                                            |  |
| 270        | 7     | خشعا أبصارهم                                          |  |
|            |       | ففتحنا أبواب السماء بماء منهمر وفجسرنا الأرض عيونا    |  |
| 338.118    | 13    | فالتمقى الماء على أمر قد قمدر وحملناه على ذات ألواح   |  |
|            |       | ودسر                                                  |  |
|            |       | سورة الرحمن                                           |  |
| 59         | 26    | كل من عليها فان                                       |  |
| 221.50     | 56    | فيهن قاصرات الطرف                                     |  |
|            |       | سورة الواقعة                                          |  |
| 319        | 34    | وفرش مرفوعة                                           |  |
|            |       | سورة الممتحنة                                         |  |
| 99         | 12    | ولا يأتين ببهتان يفترينه بين أيديهن وأرجلهن           |  |
|            |       | سورة المنافقون                                        |  |
|            |       | وإذا قسيل لهم تعمالوا يستغمفسر لكم رمسول الله لووا    |  |
| 284        | 5     | ر <b>ۆ</b> وسهم<br>۱۱ ماد                             |  |
|            |       | سورة التحريم                                          |  |
| 294        | 12    | ومريم ابنة عمران التي أحصنت فرجها                     |  |

| والمشعة المقرة    | رقمها | الأيسسة                 |
|-------------------|-------|-------------------------|
|                   |       | سورة المحثر             |
| .219 ,129 ,99 ,56 | 4     | وثيابك فطهر             |
| 308               |       |                         |
|                   |       | سورة القيامة            |
| 59                | 26    | كلا إذا بلغت التراقي    |
|                   |       | سورة النازعات           |
| 93                | 45    | إنما أنت منذر من يخشاها |
|                   |       | سورة القارعة            |
| 329               | 2.1   | القارعة ما القارعة      |
|                   |       | سورة المسد              |
| 332 .331 .219     | 1     | تبت يدا أبي لهب         |
| 332,331           | 1     | تبت یدا آبی لهب وتب     |

## 2- فهرس الأجاديث النبوية الشريفة

| رقمالصفعة     | الحسديث                                                    |
|---------------|------------------------------------------------------------|
| 297           | 1 - أتريدين أن تراجعي رفاعة حتى تذوقي عمبيلته ويذوق عسيلتك |
| 39            | 2 - أنا من نكاح لا من سفاح                                 |
| 85            | 3 - اطرَلكن يدا                                            |
| 147           | 4 – أكثروا من ذكر هادم اللذات                              |
| 297           | 5 – أنهن ناقصات عقل ودين                                   |
| 305           | 6 – أنا غولي من لا مولى له                                 |
| 171           | 7 - إنك لمريض القفا                                        |
| 9             | 8 – كان وسادك لعريضا                                       |
| 72            | 9 - إيلك والقوارير                                         |
| 85            | 10 – إن وسادك لطويل عريض                                   |
| 262           | 11 - إنه أتى شاة مصلية                                     |
| 186.104       | 12 - إن في المعاريض لمندوحة عن الكيليب                     |
| 319 ,296 ,108 | 13 - إياكم وخضراء الدمن - المرأة الجسناء في منبت السوء     |
| 297           | 14 - خلع ربقة الإسلام من عنقه                              |
| 133           | 15 – وويدك سوقك بالقوارير                                  |
| 337           | 16- لا يبولن أحدكم في الماء الدائم                         |
| m             | 17 - من الشرك الحفي أن يصلي الرجل لمكان الرجل              |
| 98            | 18 - من كشف قناع امراق وجب لها المهر                       |
| 278           | 19 – من وقاه الله شر ما بين فكيه ورجليه دخل الجنة          |
| 296           | 20 - نهي النبي ﷺ من إنيان النساء في محاشهن                 |
| 191.98        | 21 – وَيحك يا الْحِشْة سوقك بالقوارير                      |

## 3- ههرس الشعسر

| الصفحة  | القائسل                | البحر        | القطية  |
|---------|------------------------|--------------|---------|
|         | الغمزة                 |              |         |
| 81      | الشريف الرضي           | الكامل       | أحشائي  |
| 270     | المتني                 | الحفيف       | البمداء |
| 319.270 | المتنبي                | الخفيف       | ضياه    |
| 319     | الحارث بن حلزة         | الحفيف       | ضوضاه   |
| 114     | حسان بن ثابت           | الوافر       | الفداء  |
|         | الباء (بالضم)          |              |         |
| 282     | التغلبي-الاخنس بن شهاب | الطويل       | سارب    |
| 266     | حبد الله بن عنمة       | البسيط       | مكروب   |
| 74      | المسيب بن علس          | المتغارب     | الأثاب  |
| 324     | البحتري                | الطويل       | محبب    |
|         | الباء (بالغتج)         |              |         |
| 69.36   | الأخنس بن شهاب         | الطويل       | نب      |
|         | الماء (بالکسر)         | l            |         |
| 81      | غير معزو               | مجزوء الكامل | الرغاب  |
| 231     | حافظ إبراهيم           | الحفيف       | الأعراب |
| 264     | غير معزو               | الطويل       | دبيب    |
| 266     | نافع بن لقيط الفقمسي   | الكامل       | لغرب    |
| 266     | حبد الله بن حنمة       | البسيط       | مكروب   |
| 301     | أبو القاسم الدينوري    | الكامل       | يغضب    |
| 150     | النابغة اللبياني       | الطويل       | بآيب    |
| 51      | النابغة اللبياتي       | الطويل       | السباسب |
| 145     | الحماسي                | السريع       | المارب  |
|         |                        |              |         |

| المبقحة          | القائسل                                  | البحر    | القاطية    |  |  |  |  |
|------------------|------------------------------------------|----------|------------|--|--|--|--|
|                  | التاء                                    |          |            |  |  |  |  |
| ت (بفتح)         |                                          |          |            |  |  |  |  |
| 231              | الجنساء                                  | المتقارب | شنا        |  |  |  |  |
|                  | ت (بکسر)                                 |          |            |  |  |  |  |
| .117 .92 .19 .13 |                                          |          |            |  |  |  |  |
| .149 .144 .125   | الشنفرى                                  | الطويل   | حلت        |  |  |  |  |
| .192 .167 .157   |                                          |          |            |  |  |  |  |
| 300              |                                          |          |            |  |  |  |  |
| 269              | امرؤ القيس                               | الطويل   | عبراتي     |  |  |  |  |
| 269              | امرؤ القيس                               | الطويل   | معتكرات    |  |  |  |  |
| 269              | امرؤ القيس                               | الطويل   | نكرات      |  |  |  |  |
|                  | الجيم                                    |          |            |  |  |  |  |
|                  | ۾ (بغتج)                                 |          |            |  |  |  |  |
| 99               | ابن ميادة                                | الطويل   | أفلجا      |  |  |  |  |
| 99               | ابن ميادة                                | الطويل   | تحرجا      |  |  |  |  |
|                  | ج (پڪسر)                                 |          |            |  |  |  |  |
| .111.92.91.13.12 |                                          |          |            |  |  |  |  |
| .144 125 .117    |                                          |          |            |  |  |  |  |
| .166 .157 .149   | زياد الأعجم                              | الكامل   | ابن الحشرج |  |  |  |  |
| .209.192.174     |                                          |          |            |  |  |  |  |
| 309.251          | ) II                                     |          |            |  |  |  |  |
|                  | الحاء                                    |          |            |  |  |  |  |
|                  | ج (بخم)                                  |          |            |  |  |  |  |
| 84               | قيل لكثير، أو لابن الطئرية،<br>أو للمضرب | الطويل   | ماسح       |  |  |  |  |

| الصفحة       | القائسل                     | البحر  | القافية |
|--------------|-----------------------------|--------|---------|
| 84           | قيل لكثير، أو لابن الطثرية، | الطويل | رائح    |
|              | <b>أو</b> للمضرب            |        |         |
| 84           | قيل لكثير، أو لابن الطثرية، | الطريل | الأباطح |
|              | أو للمضرب                   |        |         |
| 177.61       | غير معزو                    | الطويل | فأصارح  |
|              | ج (بکسو)                    |        |         |
| 272          | کثیر عزه                    | الطويل | الجوانع |
|              | الحال                       |        |         |
|              | د (بخم)                     |        |         |
| 312          | غير معزو                    | الطويل | قعود    |
| 312          | غير معزو                    | الطويل | تعود    |
| .154.82.77.8 | البحتري                     | الطويل | الحقد   |
| 286.164      |                             |        |         |
| 137          | الحطينة                     | الطويل | ويزيد   |
| 77           | البحتري                     | الطويل | بد      |
|              | د (بکسر)                    |        |         |
| 306.140      | طرفة بن العبد               | الطويل | أرفد    |
| 140          | طرفة بن العبد               | الطويل | اليد    |
| 173          | البحتري                     | البسيط | العود   |
| 173          | البحتري                     | البسيط | الجود   |
| 165.155.10   | طرفة بن العبد               | الطويل | المتوقد |
| 159 .151 .15 | أبو تمام                    | الوافر | سعيد    |
| 147          | آبو نواس                    | الطويل | ساعد    |
| <b>47</b>    | أبو نواس                    | الطويل | ولائد   |
| <b>47</b>    | ابن المدبر                  | الوافر | المستجد |
| 147          | ابن المدبر                  | الوافر | سعد     |
|              |                             |        |         |

| الصفحة            | القائسل          | البحر    | القاطية |
|-------------------|------------------|----------|---------|
| 151               | النابغة الذبياني | البسيط   | الثمد   |
| 151               | النابغة الذبياني | البسيط   | الرمد   |
| 151               | النابغة الذبياني | البسيط   | فقد     |
| 151               | النابغة الذبياني | البسيط   | العدد   |
| 98                | المبرد           | الوافر   | الجواد  |
| 107               | مسلم بن الوليد   | الطويل   | غمد     |
|                   | د (بغتج)         |          |         |
| 341.90            | العباس بن الاحنف | الطويل   | لتجمدا  |
| 280 .171 .8       | الخنساء          | المتقارب | أمردا   |
|                   | الراء            |          |         |
|                   | ر (بخم)          |          |         |
| .157 .126 .125 .3 | أبو نواس         | الطويل   | يصير    |
| 271.173.167       |                  |          |         |
| 4                 | الخنساء          | البسيط   | الجار   |
| 4                 | الحنساء          | البسيط   | الدار   |
| 41                | بشار بن برد      | الحفيف   | شبر     |
| 41                | أبو هلال العسكري | الطويل   | الصقر   |
| 41                | أبو هلال العسكري | الطويل   | سطر     |
| 48                | الأخطل           | الوافر   | العقور  |
| 346               | کثیر عزة         | الوافر   | تمار    |
| 346               | كثير عزة         | الطويل   | نوار    |
| 346               | كثير عزة         | الطويل   | كرار    |
|                   | ر (بغتج)         |          |         |
| 244.124.91.10     | نصیب بن رباح     | المتقارب | ظاهره   |
| 124.91.10         | نصیب بن رباح     | المتقارب | عامره   |
| 124.91.11         | نعبیب بن رباح    | المتقارب | الزائر. |
|                   | •                |          |         |

| الصفحة          | القائسل              | البحر       | القاطية  |
|-----------------|----------------------|-------------|----------|
| 47              | ذو الرمة             | الطويل      | هجرا     |
| 195.137.74      | ابن مقبل             | الطويل      | حميرا    |
| 195.137.74      | ابن مقبل             | الطويل      | طيوا     |
| .165 .155 .148  | الحماسي              | الكامل      | ظهورا    |
| 251             |                      |             |          |
| 148             | الحماسي              | الكامل      | غيورا    |
| 283 246         | هارون هاشم رشید      | مجزوء الرجز | مهجوره   |
| 283 .246        | هارون هاشم رشید      | مجزوء الرمل | المأسوره |
| 283 <i>2</i> 46 | هارون هاشم رشید      | مجزوء الرمل | سطوره    |
| 246             | هارون هاشم رشید      | مجزوء الرمل | زهوره    |
| 246             | هارون هاشم رشید      | مجزوء الرمل | النضيره  |
| 246             | هارون هاشم رشید      | مجزوء الرمل | مغموره   |
|                 | ر (بکسر)             |             |          |
| 43              | بقيلة الاكبر الأشجعي | الوافر      | الحصار   |
| 43              | بقيلة الاكبر الاشجعي | الوافر      | الظوار   |
| 283             | ابن المعتز           | البسيط      | الحبر    |
| 289             | ابن مقبل             | البسيط      | سفر      |
| 171             | غير معزو             | الطويل      | الفواتر  |
| 171             | غير معزو             | الطويل      | الضمائر  |
| 74              | کعب بن زهیر          | الكامل      | الأنصار  |
| 252.243.198     | الشريف الرضي         | الطويل      | المآزر   |
| 198             | الشريف الرضي         | الطويل      | بالمعاذر |
| 262             | أبو نواس             | الطويل      | كالبدر   |
| 103             | الجماز البصري        | مجزوء الرمل | بالكبائر |
| 103             | الجماز البصري        | مجزوء الرمل | العشائر  |
| 47              | الكذاب الحرمازي      | السريع      | الغبر    |
|                 |                      |             |          |

| الصفحة   | القائسل                  | البحر           | القاطية    |
|----------|--------------------------|-----------------|------------|
| 47       | الكذاب الحرمازي          | السريع          | البشر      |
|          | السين                    | •               |            |
|          | س (بکسر)                 |                 |            |
| 97       | والبة بن الحباب          | السريع          | راسي       |
| 97       | والبة بن الحباب          | السريع          | جلاسي      |
|          | س (بفتح)                 |                 |            |
| 98       | ابن عرفة                 | المتقارب        | لباسا      |
|          | الضاد                    |                 |            |
|          | ض (بکسر)                 |                 |            |
| 342      | غير معزو                 | السريع          | يرضي       |
|          | العين                    |                 |            |
|          | ع (بضم)                  |                 |            |
| 111 .13  | سابق البربري             | الطويل          | تقطع       |
| 327 .151 | ذو الرمة                 | الطويل          | مولع       |
| 327      | ذو الرم <b>ة</b><br>     | الطويل          | رنع        |
|          | الفاء                    |                 |            |
| _        | ف (بکسر)                 |                 |            |
| 7        | <b>آبو نواس</b><br>مینید | الطويل          | قني        |
| 101      | أبو العباس الجرجاني      | السريع          | خلفه       |
|          | القاف                    |                 |            |
|          | ق (ب <b>خ</b> م)         |                 | • • •      |
| 339      | المتنبي                  | الطويل          | شارق       |
| 16.89    | حميد بن ثور الهلالي      | الطويل          | تروق       |
| 98       | حميد بن ثور الهلالي      | الطويل          | ردین<br>دا |
| 98       | حميد بن ثور الهلالي      | العلويل<br>1 ما | طریق<br>۱: |
| 65       | ابن حبناء                | البسيط          | بلق        |

| المفحة           | القائسل                         | البحر    | القاطية  |
|------------------|---------------------------------|----------|----------|
|                  | ق (بڪسر)                        |          |          |
| 275              | الخنساء                         | الوافر   | الحليق   |
| 275              | الخنساء                         | الوافر   | الرحيق   |
| 14               | غير معزو                        | الحفيف   | معشوق    |
| 14               | غير معزو                        | الحفيف   | البريق   |
|                  | <b>ق</b> (ب <del>سكو</del> ن)   |          |          |
| 83               | غير معزو                        | المتقارب | لا يعتنق |
|                  | ق (ہفتے)                        |          |          |
| 93               | الشاعر                          | المديد   | ما رزقا  |
|                  | الكاف                           |          |          |
|                  | ک (بغتج)                        |          |          |
| 333              | الرماح بن ميادة                 | الطويل   | خصالكا   |
| 333 .286 .83     | الرماح بن ميادة                 | الطويل   | شمالكا   |
| 83               | الرماح بن ميادة                 | الطويل   | مهالكا   |
| 301              | ابن الرومي أو أبو علي البصير    | خفيف     | غشاشك    |
| 301              | ابن الرومي أو أبو علي بن البصير | خفيف     | أعشاشك   |
| 156              | العامل                          | الخفيف   | يديك     |
|                  | اللام                           |          |          |
|                  | ل (بکسر)                        |          |          |
| 76               | المراعي                         | الطويل   | هائل     |
| 172              | حسان بن ثابت                    | الكامل   | المقبل   |
| .124 .91 ,89 .11 | ابن هرمة                        | المنسرح  | الأجل    |
| 304 .172         |                                 |          |          |
| 279.11           | کثیر                            | الكامل   | المال    |
| .192 .157 .16    | البحتري                         | الكامل   | يتحول    |
| 285 260 232      |                                 |          |          |

| الصفحة            | القائسل                    | البحر    | القاطية  |
|-------------------|----------------------------|----------|----------|
| 286.16            | ۔ البحتري                  | الكامل   | يفمل     |
| 159 17,           | عبد الرحمن بن حسان بن ثابت | المتقارب | بني حنبل |
| 159 .17           | عبد الرحمن بن حسان بن ثابت | المتقارب | المحل    |
| .124 .119 .91 .77 | غير معزو                   | الوافر   | الفصيل   |
| .192 .148 .144    |                            |          |          |
| 267 251 244       |                            |          |          |
| 309               |                            |          |          |
| 265               | امرؤ القيس                 | الطويل   | متبثل    |
| .307 .102 .64     | أبو نواس                   | السريع   | الساحل   |
| 330               |                            |          |          |
| 164               | امرؤ القيس                 | الطويل   | تتفل     |
| 303 .66           | غير معزو                   | البسيط   | المناديل |
| 137.75            | امرو القيس                 | الطويل   | معجل     |
| 86.82.76.45       | امرؤ القيس                 | الطويل   | تفضل     |
| .172 .171 .143    |                            |          |          |
| 265               |                            |          |          |
| 34.23             | أبو النجم                  | الكامل   | فل       |
| <b>82.4</b> 6     | امرؤ القيس                 | الطويل   | ميكل     |
| 56                | امرؤ القيس                 | الطويل   | مقتل     |
| .172 .171 .79     | امرؤ القيس                 | الطويل   | إذلال    |
| 202               |                            |          |          |
| 79                | امرؤ القيس                 | الطويل   | الحتوالي |
| 150               | الحماسي                    | الطويل   | خردل     |
| 150               | الحماسي                    | الطويل   | ابن مقبل |
| 150               | الحماسي                    | الطويل   | منهل     |
| 307               | عبد الصمد بن المعذل        | الحفيف   | الحليل   |
|                   |                            |          |          |

| الصفحة  | القائسل             | البحر       | القافية  |
|---------|---------------------|-------------|----------|
| 151     | غير معزو            | الطويل      | اصيل     |
| 26      | امرؤ القيس          | الطويل      | أمثالي   |
| 307     | حبد الصمد بن المعذل | الخفيف      | الغليل   |
| 252.132 | الشريف الرضي        | الكامل      | بغول     |
| 132     | الشريف الرضي        | الكامل      | شبول     |
|         | ل (بخم)             |             |          |
| 56      | طفيل الغنوي         | الطويل      | فمحول    |
| 73      | گعب بن زمیر         | البسيط      | التنابيل |
| 73      | گعب بن زهیر         | البسيط      | مكبول    |
| 136 .73 | گعب بن زهیر         | البسيط      | زولوا    |
| 80      | المتنبى             | الحفيف      | المتبول  |
| 80      | المتنبي             | الحفيف      | النحول   |
| 80      | المتنبي             | المنسرح     | الغزل    |
| 277     | الشاعر              | الطويل      | تبول     |
| 276     | لبيد                | الطويل      | الأنامل  |
| 309     | عبيد                | السريع      | الحائل   |
| 318     | زينب بنت الطئرية    | الطويل      | أبادله   |
|         | ل (بغتج)            |             |          |
| 120     | البحتري             | الحفيف      | مثلا     |
| 337     | الجمدي              | الطويل      | غلا      |
| 9       | بشامة بن الغدير     | المتغارب    | اسيلا    |
| 9       | بشامة بن الغدير     | المتقارب    | ثنيلا    |
| 280     | غير معزو            | الوافر      | السلالا  |
| 77      | المتنبي             | الوافو      | السمالا  |
| 76      | غير معزو            | مجزوء الرمل | تعالى    |
|         |                     |             |          |

| الصفحة           | القائسل         | البحر   | القاطية |
|------------------|-----------------|---------|---------|
|                  | , (بسکون)       | J       |         |
| 102              | الشاعر          | الكامل  | عقل     |
| 102              | الشاعر          | الكامل  | اختسل   |
| 48               | الراعي          | الطويل  | مائل    |
|                  | الميم           |         |         |
|                  | م (بضم)         |         |         |
| 344 .131         | نصر بن سیار     | الموافر | ضرام    |
| 344.131          | نصر بن سیار     | الوافر  | الكلام  |
| 344.133          | نصر بن سیار     | الوافر  | نيام    |
| 344.132          | نصر بن سیار     | الوافر  | انام    |
| 298              | غير معزو        | الوافر  | السلام  |
| 298              | غير معزو        | الوافر  | الكرام  |
| 298              | غير معزو        | الوافر  | الحوام  |
| 272              | أبو تمام        | الكامل  | تتهدم   |
| 277              | غير معزو        | الطويل  | حلم     |
| 281              | راشد بن شهاب    | الطويل  | الأدم   |
| 149.125.13       | ځير معزو        | الكامل  | نظامه   |
| 173.167          |                 |         |         |
| 4                | المتنبي         | الطويل  | علاقمه  |
| 267              | إبراهيم بن هرمة | الطويل  | أعجم    |
|                  | ۽ (پڪسر)        | •       |         |
| 336.137 <i>A</i> | حنترة           | الكامل  | تحوح    |
| 299.281          | حمید بن ثور     | الطويل  | التحرم  |
| 299.281          | حميد بن ثور     | الطويل  | اسلمي   |
| 299.281          | حميد بن ثور     | الطويل  | تكلم    |
| 199.132          | حنترة العبسي    | الكامل  | مفدم    |
|                  |                 |         |         |

| الصفحة             | القائسل                 | البحر       | القافية  |
|--------------------|-------------------------|-------------|----------|
| 159                | غير معزو                | الوافر      | تميم     |
| 75                 | حنترة                   | الكامل      | موتمي    |
| 75                 | عنترة                   | الكامل      | موتمي    |
| .148 .82 .55 .9    | همر بن أبي ربيعة        | الطويل      | هاشم     |
| 288                |                         |             |          |
| 101                | المبرد                  | الوافر      | ميم      |
| 101                | المبرد                  | الوافر      | الحكيم   |
| 37                 | النابغة الذبياني        | المنسرح     | مكتتم    |
| 322                | حافظ إبراهيم            | الحفيف      | الظلام   |
| 322                | حافظ إبراهيم            | الحفيف      | الأوحام  |
| 325                | المتنبي                 | الطويل      | ضيغم     |
| 325                | المتنبي                 | الطويل      | المصمم   |
| 325                | المتنبي                 | الطويل      | معمم     |
| 325                | المتنبي                 | الطويل      | أسهمي    |
| <b>32</b> 6        | المتنبي                 | الطويل      | توهم     |
| 41                 | عباس بن الفضل           | السريع      | آدم      |
| 343                | <b>ممر بن ابي ربيعة</b> | الطويل      | الصرائم  |
| 343                | همر بن أبي ربيعة        | الطويل      | متراكم   |
| 343 <i>.</i> 77.45 | همر بن أبي ربيعة        | الطويل      | هاشم     |
|                    | م (بسڪون)               |             |          |
| 331                | مخلد الموصلي            | مجزوء الرمل | ابن مریم |
| 331                | مخلد الموصلي            | مجزوء الرمل | تتكلم    |
| 287                | المرقش                  | السريع      | يعلم     |
|                    | ما (بغتے)               |             |          |
|                    | النابغة الذبياني        | المنسرح     | سقيما    |
| 315 .77 .47        | ليلى الأخيلية           | الكامل      | سقيما    |

| الصفحة           | القائسل                 | البحر    | القاطية    |
|------------------|-------------------------|----------|------------|
| 63               | الصنويري                | الوافر   | المدامة    |
| 63               | الصنوبري                | الوافر   | القلامة    |
| 324              | أبو نواس                | الوافر   | المستهاما  |
| 324              | أبو نواس                | الوافر   | والحراما   |
|                  | النون                   |          |            |
|                  | ن (بڪسر)                |          |            |
| .163 .154 .82 .7 | عمرو بن معدیکرب         | الكامل   | الأضغان    |
| 251.243.207      |                         |          |            |
| 51               | امرؤ القيس              | الطويل   | غران       |
| 300              | محمد بن النمير الثقفي   | الطويل   | تكني       |
| 98               | ابن قيس الرقيات         | الخفيف   | بعيني      |
| 172              | الشريف الرضي            | الطويل   | يواني      |
| 320              | غير معزو                | الكامل   | الكتمان    |
| 331              | المتنبي                 | البسيط   | الفطن      |
|                  | نا (بفتع)               |          |            |
| 307              | محمد بن عيسى الدامغاني  | السريع   | فرزاتا     |
| 305              | الشاحر                  | البسيط   | مواضينا    |
|                  | ن (ب <b>سڪو</b> ن)      |          |            |
| 39               | الأعشى                  | المتقارب | ارن        |
| 39               | الأحشى                  | المتقارب | كاللبن     |
|                  | الغاء                   |          |            |
|                  | 🏊 (بغتج)                |          |            |
| 170              | زهير بن <b>أبي</b> سلمى | البسيط   | تخفيها     |
| .198 .30 .49     | المتنبي                 | الكامل   | سراويلاتها |
| 274 252 242      |                         |          |            |
| 301              |                         |          |            |

| الصفحة | القائسل             | البحر  | القاطية   |
|--------|---------------------|--------|-----------|
| 49     | غير معزو            | الكامل | موصوفاتها |
| 15     | غير معزو            | الكامل | كلامها    |
| 216    | ليد                 | الطويل | زمامها    |
| 40.28  | الأعشى              | الكامل | طحالها    |
| 280    | الأعشى              | الطويل | W         |
| 107    | إسحاق الموصلي       | الطويل | لثامها    |
|        | ف (بکسر)            | •      |           |
|        | الشاعر              | السريع | خلفه      |
|        | ــ (ب <b>سکو</b> ن) | •      |           |
| 299    | غير معزو            | الرجز  | مره       |
|        | الياء               |        |           |
|        | س (بغتج)            |        |           |
| 340    | المتنبي             | الطويل | مآفيا     |
| 340    | المتنبي             | الطويل | السوافيا  |
| 296    | زفر بن الحارث       | الطويل | هيا       |
| 275    | الفرزدق             | الطويل | البواكيا  |
| 275    | الفرزدق             | الطويل | لياليا    |
| 202    | الشميدر الحارش      | الطويل | القوافيا  |

# 4- فهرس الأماكن والبلدان

### السفحة

| 298.100.69.71.21    | بغداد      |
|---------------------|------------|
| 347                 | تهامة      |
| 7                   | الجزائر    |
| 347 .39 .12         | الحجاز     |
| 132.12              | خراصان     |
| 43                  | الطاق      |
| 281                 | عكاظ       |
| 283 .246            | فلسطين     |
| 312.26              | الكوفة     |
| 100 .71 .43 .39 .28 | المدينة    |
| 106                 | مرو        |
| 326                 | مصر        |
| 298.136.106.74      | مكة        |
| 84                  | منی        |
| 347                 | غيذ        |
| 58                  | نيسابور    |
| 31                  | الهند      |
| 11                  | وادي القرى |
| 347 .324 .21        | اليمن      |

## 5- فهرس الأعلام

### المفحة

|                                | المهزة                              |
|--------------------------------|-------------------------------------|
| 276                            | إيراهيم أنيس                        |
| 49                             | أبو أيوب أحمد ابن عمران.            |
| 180 .136 .73 .34               | أبو بكر رضى الله عنه                |
| 57 .56 .55 .54                 | أبو بكر الباقلاني.                  |
| 49                             | أبو بكر الشعراني                    |
| 301                            | أبو بكر الطبري                      |
| 272 .261 .159 .151 .15         | أبو تمام                            |
| 336.136                        | ابو جهل                             |
| 307                            | أبو جعفر محمد بن موسى الموسوي       |
| 53.52                          | أبو الحسين أحمد بن فارس             |
| 304                            | أبو الحسن الجوهري                   |
| 139 .113                       | أبو حنيفة                           |
| 202                            | أبو الحسن علي بن سليمان الاخفش      |
| 168.118.24                     | إيراهيم حبد الحميد السيد التلب      |
| 346 .223 .107 .68              | إبراهيم - عليه السلام               |
| 304                            | إبراهيم بن هرمة                     |
| 177                            | أبو زياد                            |
| 132                            | أبو سعيد علي بن محمد بن أبي خلف     |
| 15.16                          | أبو سعيد محمد بن يوسف الثغري الطائي |
| .99 .97 .96 .95 .94 <i>A</i> 2 | أبو العباس أحمد بن محمد الجرجاني    |
| .108 .106 .105 .102 .101       |                                     |
| 224 .192 .154 .153 .152        |                                     |
|                                |                                     |

304

أبو العباس الضبي

| المنفحة                      |                                                   |
|------------------------------|---------------------------------------------------|
| 59                           | أبو العباس مأمون بن مولانا خوارزم                 |
| .35 .32 .29 .28 .27 .21      | أبو عبيدة معمر بن المثنى                          |
| 343.349.254                  |                                                   |
| 74.28                        | أبو عمرو                                          |
| 300                          | أبو علي بن البصير                                 |
| 49                           | أبو الفضل العروضي                                 |
| 301                          | أبو القاسم الرسوري                                |
| 128 .87 .83 .82 .81 .78      | أبو محمد عبد الله بن محمد بن سعيد بن سنان الخفاجي |
| 350.201                      | -                                                 |
| 344 .131 .107                | ابو مسلم                                          |
| .57 .44 .43 .42 .41 .20      | أبو منصور الثعالبي                                |
| 57 A5 A4 • A3 A2 A0          | -                                                 |
| .95.75.71.70.69.68           |                                                   |
| 128.122.108.100              |                                                   |
| .197 .192 .131 .129130       |                                                   |
| 258 254 247 224              |                                                   |
| 301. <b>297.291.278</b> .277 |                                                   |
|                              |                                                   |

| 344 .131 .107              | أبو مسلم           |
|----------------------------|--------------------|
| .57 .44 .43 .42 .41 .20    | أبو منصور الثعالبي |
| 67 £5 £4 • £3 £2 £0        | ·                  |
| .95.75.71.70 <i>6</i> 9 68 |                    |
| 128.122.108.100            |                    |
| .197 .192 .131 .129130     |                    |
| 258 254 247 224            |                    |
| 301 297 291 278 277        |                    |
| .340 .312 .305 .304        |                    |
| .350                       |                    |
| 23                         | أبو النجم          |
| .157 .147 .102 .97 .64 .3  | أبو نواس           |
| .324 262 271 .173 .167     |                    |
| 330                        |                    |
| .77 .56 .55 .50 A9 A8      | أبو هلال العسكري   |
| .210 .132 .128 .83 .82 .80 |                    |
| 350 .347 .315 .258         |                    |
|                            |                    |

### الصفحة

| 88.30                     | أبو يعقوب                        |
|---------------------------|----------------------------------|
| 298 256 255 254           | ابن أبي الإصبع                   |
| .132 .131 .79 .29 .25 .16 | ابن الأثير ضياء الدين            |
| .137 .136 .135 .134 .133  |                                  |
| .181 .180 .179 .147 .138  |                                  |
| .188 .187 .186 .185 .182  |                                  |
| .198 .195 .194 .193 .189  |                                  |
| 213 .203 .202 .201 .200   |                                  |
| 247 225 224 222           |                                  |
| .344 .301 .258 .257 .252  |                                  |
| 351,345                   |                                  |
| 227                       | أحمد حسن الزيات                  |
| 24                        | أحمد سعد محمد                    |
| 276                       | أحمد الشايب                      |
| 253 252 251 250           | أحمد مصطفى المراخى               |
| 353.257                   | ***                              |
| 77 Al                     | أحمد مطلوب                       |
| 350.161.160.158.157       | أحمد بن محمد الجرجان <i>ي</i>    |
| 236 235 234 230 201       | أحمد الهاشمي                     |
| 353.257                   | •                                |
| 74.48                     | الأخطل                           |
| 304.72.54                 | آدم هليه السلام                  |
| 183                       | الرسطو                           |
| 296                       | ۔<br>الازهري أبو منصور           |
| 107                       | ا محاق الموصلي<br>المحاق الموصلي |
| 107                       | ، سناق سرعتي<br>إسحاق بن مسلم    |
|                           | المسورين وسيا                    |

| الصفحة                   |                                    |
|--------------------------|------------------------------------|
| 287 .74 .56              | الأصمعي عبد الملك بن قريب          |
| 40.39                    | الأعشى                             |
| 238                      | الاقسرائي                          |
| 268                      | إليوت                              |
| .56 .55 .51 .46 .45 .26  | امرق القيس                         |
| .86 .82 .81 .79 .76 .75  |                                    |
| .172 .171 .164 .143 .137 |                                    |
| 268.265.202              |                                    |
| 306.141.140.19           | ام درع                             |
| 228                      | أمين الحولي                        |
| 191                      | انجشة                              |
|                          | الباء                              |
| .154 .126 .120 .77 .16 & | البحتري                            |
| .232 .192 .164 .160 .157 |                                    |
| 323 285 268 261 260      |                                    |
| .151 .150 .149 .147 .146 | بدر الدین بن مالك                  |
| 351,256,219,152          |                                    |
| 257 A9 37                | بدوي طبانة                         |
| 256,224,223,219          | بدر الدين محمد بن حبد الله الزركشي |
| 4                        | البرقوقي                           |
| 248                      | البوصيري                           |
| 97 .62 AI                | بشار بن برد                        |
| 9                        | بشامة بن عمرو                      |
| 350.55                   | الباقلاتي                          |
| 353 .248 .237            | بكري شيخ أمين                      |

### السفحة

| .208 .203 .169 .12 .9 .8                                                                                          | بهاء الدين السبكي                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| 241,225,224,223                                                                                                   | • -                                      |
| 101                                                                                                               | البيروني                                 |
|                                                                                                                   | . التاء                                  |
| 304                                                                                                               | المتبريزي                                |
| 282                                                                                                               | التغلبي                                  |
| .204 .203 .202 .195 .16                                                                                           | التفتادانى                               |
| .208.207.206.205                                                                                                  | ·                                        |
| 213 212 211 210 209                                                                                               |                                          |
| 352 240 225 215 214                                                                                               |                                          |
| 218                                                                                                               | تقي الدين السبكي                         |
| 330.67                                                                                                            | تمام حسان                                |
| 218                                                                                                               | ابن تيمية                                |
|                                                                                                                   | الثاء                                    |
| 202.99                                                                                                            | ثعلب                                     |
|                                                                                                                   | الجيم                                    |
| 54 .33 .32 .31 .30 .25                                                                                            | الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر            |
| 104 .88 .82 .81 .66 .65                                                                                           |                                          |
| 349.294.108.105                                                                                                   |                                          |
|                                                                                                                   | . 1 - 11 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 |
| .89 .88 .87 .86 .84 .8 .5 .1                                                                                      | الجرجاني، حبد القاهر                     |
| .109 .94 .93 .92 .91 .90                                                                                          | اجرجابي، حبد الفاهر                      |
|                                                                                                                   | ا <i>جر جابي</i> ، حبد الفاهر            |
| .109 .94 .93 .92 .91 .90                                                                                          | اجرجابي، حبد الفاهر                      |
| .109 .94 .93 .92 .91 .90<br>.121 .120 .119 .115 .114 .111                                                         | ا <i>جرجابي</i> ، حبد الفاهر             |
| .109 .94 .93 .92 .91 .90<br>.121 .120 .119 .115 .114 .111<br>.144 .143 .140 .127 .124                             | اجرجابي، حبد الفاهر                      |
| .109 .94 .93 .92 .91 .90<br>.121 .120 .119 .115 .114 .111<br>.144 .143 .140 .127 .124<br>.161 .160 .152 .146 .145 | <i>اجرجابي</i> ، هبد الفاهر              |

#### المنفحة .255 .253 .252 .247 322 321 318 273 266 341 338 334 324 323 355.351.350 56 جرمانوس فرحات 104.65 جذيمة الوضاح 43 جعدة جعفر بن محمد 336 103 الجماز البصرى 177 الجوهري الحاء 65 ابن حبناء الحائمى 256,220 الحجاج 303 الحارث بن حلزة 319 حسان بن ثابت 172 الحسن بن على 336 الحسين بن إسحاق التنوخي 339 الحسين بن جعفر بن محمد بن ثوابة 80 الحسين خمارويه بن أحمد ابن طولون 80 الحسين بن عبد الله بن محمد المشهور بشرف الدين .174.172.171.170.169 .256 .224 .223 .176 .175 الطيبى 352 ابن الحشرج عبد الله 251,210,174,125,91,12

172.137

322

الحطينة

حافظ إبراهيم

### المفحة

| <del></del> - |                  |
|---------------|------------------|
| <b>и</b> з    | الحكم الخضري     |
| 155.150.145   | الحماسي          |
| 9.281.98.61   | حميد بن ثور      |
| ي 221,220     | ابن حجة الحموة   |
| رف 200        | حنفي محمد شر     |
| 72            | حواء             |
| الخاء         |                  |
| 67            | الحضر            |
| 53,145,10.5   | الخطيب القزويني  |
| .158.161.158  | •                |
| 168.167.165   |                  |
| 6.205.204     |                  |
| 10.209.208    |                  |
| 25.216.215    |                  |
| 101           | خلف الأحمر       |
| ه القسري      | خالد بن عبد الل  |
| -             | الخليل بن أحمد   |
| 349.254       |                  |
| 231.171.8.A   | الحنساء          |
| 315           |                  |
| 49            | الحوارزمى        |
| 248           | ۔<br>ابن درید    |
| 163           | الدسوقي          |
| 286           | ابن الدمينة      |
| 75.60         | داود عليه السلام |
| 3             | دوسومیر          |
|               |                  |

|                                | الذال                     |
|--------------------------------|---------------------------|
| 327.151.47                     | ذو الرمة                  |
|                                | الراء                     |
| 12                             | ربيعي محمد علي عبد الحالق |
| 345.244.131                    | رجاه عيد                  |
| 224.63                         | الرادوياني، محمد بن عمر   |
| .118 .117 .116 .115 .114 .5 .4 | الرازي، فخر الدين         |
| .183 .181 .125 .121 .120 .119  |                           |
| 351,299,225,185,184            |                           |
| 281                            | راشد بن شهاب              |
| .78.77.76.75.73.72             | ابن رشيق، أبو علي الحسن   |
| .203 .202 .195 .136 .128       | -                         |
| 350                            |                           |
| 107                            | الموشيد                   |
| 48                             | الواعي                    |
| 233.83                         | الرماح بن ميادة           |
| 256.220                        | الرماني                   |
| 300                            | ابن الرومي                |
|                                | الزام                     |
| 151                            | زرقاء اليمامة             |
| 296                            | زفر بن الحارث             |
| .112 .111 .110 .109 .97 .13 .6 | الزمخشري                  |
| .139 .128 .123 .121 .114 .113  |                           |
| .204 .176 .175 .167 .156       |                           |
| 240 224 222 220 213            |                           |
| 283 270 263 254                |                           |

.332 .328 .316 .309 .285

346 336

351.145.144.143.142

170

166 .157 .149 .125 .92

309.251.209.192.173

12

الزنجاني عبد الوهاب زهير بن أبي سلمى

زياد الأعجم

زياد بن سليمان

# السين

سابق البربري

ابن سراج

سعد بن عبادة

ابن سیرین

السكاكى

111.13

179.178

172

44

13.12.11.10 8.7 6.5.2.1

.123 .122 .121 .84 .54 .14

.128 .127 .126 .125 .124

.140 .139 .138 .134 .130

.149 .148 .146 .145 .142

.155 .153 .152 .151 .150

.161.160.159.158.157

.168.167.166.165.162

.176 .174 .172 .170 .169

203 202 200 .194 .193

207 206 205 204

214 212 211 210 209

224 223 222 216 215

238,235,232,231,225

| أبو بشر عمرو بن عثمان بن قنبر | سيبويه، أبو بشر ع |
|-------------------------------|-------------------|
|                               |                   |
| لولة الحمداني                 | سيف الدولة الحمدا |
| ، جلال الدين                  | السيوطي، جلال ال  |
|                               |                   |
|                               |                   |
| الشين                         |                   |
|                               | شريح              |
| الرضي                         | الشريف الرضي      |
| المرتضى                       | الشريف المرتضى    |
|                               | الشاطبي           |
|                               | الشعبي            |
|                               | الشافعي           |
| •                             | الشميدر الحارثي   |
| مين أبي عبيد الله ابن القيم   | شمس الدين أبي عب  |
|                               |                   |
|                               |                   |
|                               | الشنفرى           |
|                               |                   |
|                               | شوقي ضيف          |
| العاد                         |                   |
|                               |                   |

الحاء المابي 98 الماحب بن عباد 275.98.54.49.42 مىخر مىخر

| 63                  | الصنويري                     |
|---------------------|------------------------------|
|                     | الطاء                        |
| 302.289.12.11       | ابن طباطبا                   |
| 66                  | الطبري                       |
| 84                  | ابن الطثرية                  |
| 306.165.155.140.10  | طرفة بن العبد                |
|                     | اليين                        |
| 41                  | العباس بن محمد               |
| 219 .97 .70 .36 .26 | ابن عباس                     |
| 137                 | عبلة                         |
| 102                 | ابن حائشة                    |
| 66 .57 .6           | عائشة حسين فريد              |
| 43                  | عثمان بن عفان رضى الله عنه   |
| 159                 | عبد الرحمن بن حسان بن ثابت   |
| 24                  | عبد الرحمن شهاب أحمد         |
| 106                 | عبد الملك بن مروان           |
| 319                 | عبيد بن الأبرص               |
| 303                 | عبد الرحمن بن محمد بن الأشعث |
| 307                 | عبد الصمد بن المعلل          |
| 141.140             | عبد العزيز ياسين             |
| 150                 | عبد العزيز عتيق              |
| 244.11.10           | حبد العزيز بن مروان          |
| 98                  | عبد العزيز بن يوسف           |
| 254 224 A4 A3 A2    | ابن عبد ربه                  |
| 349                 |                              |
|                     |                              |

| 169                   | عبد الستار حسين زموط                         |
|-----------------------|----------------------------------------------|
| 77 .54 .39 .26 .25    | عبد القادر حسين                              |
| 303                   | حبد الله بن الزبير                           |
| 303                   | عبد الله بن خارم                             |
| 266                   | عبد الله بن حنمة                             |
| .51.50.49.44.41.40    | حبد الله بن المعتز                           |
| 351.349.261.142.55    |                                              |
| 210.207.168.165.123   | حبد المتعال الصعيدي                          |
| 243,242,241,238,237   |                                              |
| 353.245               |                                              |
| 106                   | حبد الملك بن مروان                           |
| 307                   | حبد الصمد بن المعذل                          |
| 341.90                | العباس بن الأحنف                             |
| 41                    | حباس بن الفضل                                |
| 104                   | حثمان رضى الله عنه                           |
| 30                    | حتبة بن عمر بن هشام                          |
| 263                   | حدنان قاسم                                   |
| 231                   | عدنان بن إسماعيل بن إيراهيم                  |
| 84.9                  | <i>هد</i> ي بن حاتم                          |
| 98                    | ابن عرفة                                     |
| 351,255,218,141,239,5 | عز الدين بن عبد العزيز بن عبد السلام النويري |
| 340                   | حفت الشرقاوي                                 |
| 106,44,40             | حقيل بن أبي طالب                             |
| 84                    | حقبة بن كمب بن زهير                          |
| 156                   | العامل                                       |
|                       |                                              |

#### المنفحة

| .189 .176 .104 .44 .43 .40 | علي بن أبي طالب            |
|----------------------------|----------------------------|
| 194.191                    |                            |
| 353 .257 .236 .234 .230    | علي الجارم                 |
| 338                        | علية بنت المهدي            |
| 77                         | عمارة ابن عقيل             |
| 299 .281.136 .43.73        | عمر بن الخطاب رضى الله عنه |
| 343 287 82 77 9            | عمر بن ابي ربيعة           |
| 243.82.7                   | ء<br>عمرو بن معدیکرب       |
| 149.98                     | ابن العميد                 |
| 48                         | العتيري                    |
| .199 .137 .132 .74 .28 A   | عنتر بن شداد               |
| 336                        |                            |
| 219 .97 .72 .53            | عيسى عليه السلام           |
|                            | بيخاا ﴿                    |
| 201.128                    | الغاغى                     |
|                            | الفاء                      |
| 275.11                     | الفرزدق                    |
| 254 29 27 26 25 21         | الفراء يحيي بن زياد        |
| 349                        |                            |
| 17                         | فرعون                      |
| 350.69.54                  | ت<br>ابن فار <i>س</i>      |
|                            | <br>القاف                  |
| 39 37 36 35 34 33          | ابن قتيبة                  |
| .254 .248 .75 .47 .44      |                            |
| 349 .336 .328 .266         |                            |
| 113                        | فنادة                      |
|                            |                            |

| •                          |                      |
|----------------------------|----------------------|
| .55 .51 .48 .47 .46 .45    | قدامة بن جمفر        |
| .199 .143 .142 .86 .82 .77 |                      |
| <i>264 256 224 2</i> 20    |                      |
| 350.333.329                |                      |
| 315                        | قومها الخفاجي        |
| 88.3O                      | قیس بن خارجة         |
| 33                         | قیس بن زهیر          |
| 98                         | ابن قيس الرقيات      |
|                            | الكاف                |
| 341.325.319                | كافور الإخشيدي       |
| 346 279 272 84             | كثير عزة             |
| 47                         | الكذاب الحرمازي      |
| 33                         | کرب بن صفوان         |
| 189.135                    | کسری                 |
| 136.73                     | <b>کعب بن زهیر</b>   |
| 340                        | كافور الإخشيدي       |
| 284                        | كمال أبر ديب         |
|                            | اللام                |
| 216                        | لبيد بن ربيعة        |
| 162                        | لطفي حبد البديع      |
| 183                        | ليبنز                |
| 143.77.46                  | ليلى الإخيلية        |
|                            | الميم                |
| 63                         | المأمون              |
| .73 .40 .39 .38 .37 .35    | المبرد، محمد بن يزيد |
| 302.202.108.101.75         |                      |
|                            |                      |

| .198 .132 .81 .80 .49 .4                  | المتنبي ، أحمد بن الحسين الجعفي<br>عن 14.84 A6.A5                                            |
|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 4501 27 4-252 .242 .232                   | .199 .143 .142 .86 .82 .77                                                                   |
| .339 .331 .326 .325 .319                  | V =                                                                                          |
| 349.340                                   | .264 .256 .224 .220                                                                          |
| 151                                       | 350,828,028 المنجردة، زوج النعمان بن المنذر<br>المتجردة، زوج النعمان بن المنذر               |
| فرمها الخفاجي 113.62                      | مجاهد                                                                                        |
| قيس بن خارجة 338                          | <b>0£.88</b><br>محمد محمد أبو موسى                                                           |
| 9. 10. 35. 53. 58. 59 اكارت               | مجاهد خافظ الله على الله عليه وآله محمد بن عبد الله - رسول الله صلى الله عليه وآله           |
| ::Job 126-014-185 .73 .72                 | 89                                                                                           |
| .295 ،284 ،283 ،191 ، الألكاف             |                                                                                              |
| كافر ع <b>ادة :: 265-191</b> 11100        | 341.325.319                                                                                  |
|                                           | 346 279 272 B4                                                                               |
| کٹیر عزۃ 336                              | ,                                                                                            |
| 112i.151.151.151.152                      | محمد بن على بن محمد الجرجاني                                                                 |
| كرب بن <i>مـن<mark>و% 22</mark>7،2</i> 11 | 78 محمد بن علي بن محمد الجرجاني<br>83 محمد عبد المطلب<br>محمد عبد المطلب                     |
| كسرى 43                                   |                                                                                              |
| كعب بن زمير 299                           | اعة 7.5 محمد بن النمس النقف                                                                  |
| كافور الإخشيدي 307                        | 300<br>محمد بن عيسى الدامغاني<br>284                                                         |
| كمال أبر ديب 29                           | محمد فتيح                                                                                    |
| <sub>228.ط</sub> لام                      | محمد مفتاح                                                                                   |
|                                           | . 216                                                                                        |
| ابيد بن ربيعة الا                         | ے<br>محمد بن علي بن عيسى القمي<br>- 62 سام                                                   |
| الطغمي عبد البديع 159                     | محمد بن يوسف الثغري الطائي                                                                   |
| 1,178 .141 .134 .72 .50 .28               | . حمد بن يوسف الثغري الطائي<br>محمد السيد شيخون <sup>183</sup><br>محمود السيد شيخون W3.77.46 |
| 257 256 255 253 231                       | <b>43.77.46</b>                                                                              |
| 353 25d by.                               |                                                                                              |
| المارن 331                                | مخلد الم ميل                                                                                 |
| 14 4 Q10:167 (7.25th .53                  | 73 40 39 38 37 35                                                                            |
|                                           | خلا الموصلي<br>.73 .40 .39 .38 .37 .35<br>مريم علم السلام<br>.202 .202 .108 .101 .75         |

| الصفحة                       |        |       | الصبنحة                                  |
|------------------------------|--------|-------|------------------------------------------|
| نافع بن لقيط النقكاقكي       |        |       | المرقش الأكبر 266                        |
| نرح عليه السلام 257          |        |       | المرصفي، حسين 328                        |
| <b>પ્</b> લં 74              |        |       | المسبب بن علس 288                        |
| <b>453 234 .257 .23</b> 0    |        |       | . <u>291</u> :268.256.255                |
| 80                           |        |       | المتضنع على 325                          |
| 325,106                      | دلماا. |       | معارية                                   |
| مار <b>388ما25 بامك</b> يا74 |        |       | ابن مقبل 283 ، 246                       |
| ابن هرمة 88.30               |        |       | 172125.93.91.77                          |
| اين مشام 147                 |        |       | ابن مالك ع                               |
| مشام بن عبد اللك27           |        |       | مالرميه العكا                            |
| ماشم 101                     |        |       | ماني 288                                 |
| أحمد الهاشعي 107             |        |       | المنصور 243                              |
| اين ماني 62                  |        |       | المهدي الاع                              |
| 65                           | llele  |       | المهلب بن أبي صفرة                       |
| الراحدي 328.107              |        |       | موسى (عليه السارا)                       |
| الوطواط 57                   |        |       | موفق فوزي الجبر اتلق                     |
| والبة بن الحبطبة 205         |        |       | المير سيد شري <b>غ<sup>09، 198</sup></b> |
| 99                           | الياء  |       | ابن میادة                                |
| يحي بن حمزة العلوي           |        | النون | .178 .177 .176 .80 .4 .2                 |
| 136                          |        | とい    | 163 Paris 1807287                        |
| 337.98.74                    |        |       | 183 Saf 787 Lar                          |
| 151.51.37                    |        |       | ୫୩' ୦ର୍ଜ୍ୟ ଅନ୍ୟେ' ଅଧ                     |
| 344 .132 .131                |        |       | نصر ب <b>352)و25.194</b>                 |
| يزيد ب <b>ن م244</b> را24.11 |        |       | نصیب بن رباح 🗞                           |
| يرسف (علب السلاهة            |        | ں     | الناصر العلوي <b>؟؟لاف</b> رَّرش         |
| يرسف أير العدوس[51           |        |       | النم 28 بري 20 ملوا عد                   |

يرنس بن حبيب

47

| السنحة                                                                                                                     |                                                                                                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 266                                                                                                                        | نافع بن لقيط الفقمسي                                                                                                                                 |
| 328                                                                                                                        | نوح حليه السلام                                                                                                                                      |
| 288                                                                                                                        | توفل                                                                                                                                                 |
| .291.269.256.255                                                                                                           | النويري                                                                                                                                              |
| 335,334,325                                                                                                                |                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                            | الضاء                                                                                                                                                |
| 283.246                                                                                                                    | هارون هاشم رشید                                                                                                                                      |
| 172.125.93.91.77                                                                                                           | ابن هرمة                                                                                                                                             |
| 26                                                                                                                         | ابن هشام                                                                                                                                             |
| 132                                                                                                                        | حشام بن حبد الملك                                                                                                                                    |
| 288                                                                                                                        | هاشم                                                                                                                                                 |
| 243                                                                                                                        | أحمد الهاشمي                                                                                                                                         |
| 125                                                                                                                        | ابن هانی                                                                                                                                             |
|                                                                                                                            | <b>9 0</b> .                                                                                                                                         |
|                                                                                                                            | الواو                                                                                                                                                |
| 340                                                                                                                        |                                                                                                                                                      |
| 340<br>135                                                                                                                 | الواه                                                                                                                                                |
|                                                                                                                            | <b>الواو</b><br>الواحدي                                                                                                                              |
| 13.5                                                                                                                       | <b>الواو</b><br>الواحدي<br>الوطواط                                                                                                                   |
| 13.5                                                                                                                       | <b>الهاي</b><br>المواحدي<br>الوطواط<br>والبة بن الحباب                                                                                               |
| 135<br>97 .96                                                                                                              | <b>الواو</b><br>الواحدي<br>الوطواط<br>والبة بن الحباب<br><b>البياء</b>                                                                               |
| 135<br>97.96<br>.178.177.176.80.4.2                                                                                        | <b>الواو</b><br>الواحدي<br>الوطواط<br>والبة بن الحباب<br><b>البياء</b>                                                                               |
| 135<br>97.96<br>.178.177.176.80.4.2<br>.183.182.181.180.179                                                                | <b>الواو</b><br>الواحدي<br>الوطواط<br>والبة بن الحباب<br><b>البياء</b>                                                                               |
| 135<br>97 .96<br>.178 .177 .176 .80 .4 .2<br>.183 .182 .181 .180 .179<br>.188 .187 .186 .185 .184                          | <b>الواو</b><br>الواحدي<br>الوطواط<br>والبة بن الحباب<br><b>البياء</b>                                                                               |
| 135<br>97.96<br>.178.177.176.80.4.2<br>.183.182.181.180.179<br>.188.187.186.185.184<br>.193.192.191.190.189                | الهاه<br>الواحدي<br>الوطواط<br>والبة بن الحباب<br>البياء<br>يحمى بن حمزة العلوي<br>يزيد بن منصور                                                     |
| 135<br>97.96<br>.178.177.176.80.4.2<br>.183.182.181.180.179<br>.188.187.186.185.184<br>.193.192.191.190.189<br>352.225.194 | الهاه الواحدي الوطواط والبه بن الحباب والبة بن الحباب البهاء والبه بن حمزة العلوي يحيى بن حمزة العلوي يزيد بن منصور يزيد بن منصور يرسف (عليه السلام) |
| 135<br>97.96<br>.178.177.176.80.4.2<br>.183.182.181.180.179<br>.188.187.186.185.184<br>.193.192.191.190.189<br>352.225.194 | الهاه<br>الواحدي<br>الوطواط<br>والبة بن الحباب<br>البياء<br>يحمى بن حمزة العلوي<br>يزيد بن منصور                                                     |

## ١- قائمة المصادر والمراجع

## 1 - أبو تمام، حبيب بن أوس

كتاب الوحشيات (ذخائر العرب 33) علق عليه وحقف عبد العزيز الراجكوتي الميمني، وزاد في حواشيه محمود محمد شاكر، ط2، دار المعارف، مصر، 1970.

# 2 - ابو تمام، حبيب بن اوس

ديوان أبي تمام بشرح الحطيب التبريزي (ذخائر العرب 5) ط2، تحقيق محمد عبده عزام، دار المعارف، بمصر، 1970.

#### 3 - ابن الأثير، ضياء الدين

المثل السائر في أدب الكاتب والشـاعر، قدمه وحـققه وعلق عليـه د، أحمد الحوفي، د، بدوي طبانة، ط1، نهضة مصر بالفجالة، مصر، 1962.

# 4 - ابن الأثير، ضياء اللين

.... كفاية الطالب في نقد كلام الشاعر والكاتب، تحقيق د، النبوي عبد الواحد شعلان، ط1، الزهراء للإعلام العربي، القاهرة، مصر، 1993.

# 5 - ابن الأحنف، العباس

ديوان العباس بن الاحنف، دار صادر، دار بيروت، لبنان، 1965.

# 6 - الأخطل، خياث بن خوث

ديوان الاخطل، شرح مجيد طراد، ط١، دار الجيل، بيروت، لبنان، 1995.

# 7 - أبو عبيدة، معمر بن المثنى

مجار القرآن، عارضه بأصوله وعلق عليه محمد فؤاد سزكين، ط 2، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، 1981.

## 8 - الأعشى، ميمون بن قيس

ديوان الأهشى، شرح د، فرحات يوسف شكري، ط1، دار الجيل، بيروت، لمنان، 1992.

### 9 - الأمدى، أبو القاسم الحسن بن بشر

المؤتلف والمختلف، تحقميق عبد الستار أحمد فسراج، البابي الحلبي، القاهرة، مصر، 1961.

# 10 - الأمدى، أبو القاسم الحسن بن بشر

الموازنة بين أبي تمام والبحتري تحـقيق محمد محي الدين عبد الحـميد، مكتبة العلمية، بيروت لبنان، ب.ت.

### 11 - امرؤ القيس

ديوان امرئ القيس (ذخاتر العرب 24) تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، ط3، دار المعارف بمصر، 1969.

#### 12 - أبو نواس، الحسن بن هانئ

ديوان أبي نواس، شـرحه وضـبطه وقـدم له علي فاعـور، ط2، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1994.

### 13 - البحتري، الوليد بن عبيد بن بحبي بن عبيد

ديوان البحـتري، شرح وتقـديم حنا الفاخوري، ط١، دار الجـيل، بيروت، لبنان، 1995.

### 14 – بشار بن برد

ديوان بشار بن برد، جمع وتحـقيق وشرح الشيخ محمـد الطاهر ابن عاشور، الشركة التونسية للتوزيع، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1976.

# 15 - الباقلاتي، أبو بكر

إعجاز القرآن بهامش الإتقان في علوم القرآن لجلال الدين السيوطي، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ب. ت.

# 16 - التفتازاني، سعد الدين بن مسعود

كتساب المطول في شرح تلخيص المفتساح، المكتبة الأزهرية للتسرات، القاهرة، مصر، 1330.

### 17 - التفتازاني، سعد الدين مسعود

مختصر العلامة سعد الدين التفتاراني على تلخيص المفتاح للخطيب القزويني ضمن الجزء الرابع من شروح التلخيص، ط2، السعادة، مصر، 1343.

18 - ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم

كتاب الإيمان، ط3، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1991.

19 - الثمالبي، أبو منصور عبد الملك بن محمد

الكناية والتصريض تحقيق د، هـائشة حسين فريد، دار قـبـاء للطباعــة والنشر والتوزيم، القاهرة، مصر، 1998.

20 - الثعالبي، أبو منصور حبد الملك بن محمد

روضة الفيصاحة، تحقيق محمد إسراهيم سليم، مكتبة القرآن، القاهرة، مصر، 1994.

21 - الثعالبي، أبو منصور عبد الملك بن محمد

النهاية في فن الكناية، حقق موفق فوزي الجبر، ط1، دار الحكمة، دمشق، سوريا، بيروت، لبنان، 1994.

22 - الثمالي، أبو منصور عبد الملك بن محمد

فقه اللغة وسر العربية، ط3، تحقيق مصطفى السقا، وإبراهيم الأبياري، وهبد الحفيظ شلبي، البابي الحلبي، مصر، 1972.

23 - الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن يحر

البيان والنبين، تحقيق عبد السلام هارون (مكتبة الجاحظ) ط4، طبعة السيد محمد فاتع الداية، بيروت، لبنان، ب. ت

24 - الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر

الحيوان، تحقيق عبد السلام هارون، دار الجيل، بيروت، لبنان، 1992.

25 - الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر

البرصان والعرجان والعميان والحولان، تحقيق د، محمد مسرسي الخولي، ط2، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، 1981.

## 26 - الجرجاني، عبد القاهر

أسرار البلاغة، تحقيق و ريتر، ط2، دار المسيرة، بيروت، لبنان، 1979.

# 27 - الجرجاني، عبد القاعر

دلائل الإعجاز في علم المعاني، صححه وعلق حواشيه السيد محمد رشيد رضا، دار المعرفة، بيروت، لبنان، 1978.

### 28 - الجرجاني، محمد بن على بن محمد

الإشارات والتنبيهات في علم البلاغة، تحقيق د، عبد القادر حسين، مكتبة الأداب، القاهرة، مصر، 1997.

### 29 - الجرجاني، أبو العباس أحمد بن محمد

كنايات الأدباء وإشبارات البلغاء، تحقيق د. محمود شاكر القطان، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، 2003.

## 30 - الجمحي، محمد بن سلام

طبقيات فحول الشميراء، قرأه وشرحيه محميود محمد شياكر، دار المدني، جدة، المملكة العربية السعودية 1974.

### 31 - الحطيئة

ديوان الحطيئة برواية وشرح ابن السكيت، تمقيق د، نعمان محمد أمين طه، الخانجي، مصر، 1987.

# 32 - حسان بن ثابت الأنصاري

ديوان حسان بن ثابت، وضعه وضبط الديوان وصححه عبد الرحمن البرقوقي، المكتبة التجارية، مصر، 1929.

### 33 - الخفاجي، أبو محمد عبد الله بن محمد بن سعيد بن سنان

سر الفصياحة، شرح وتصحيح صبد المتعال الصيعيدي، مكتبة صحمد علي صبيح وأولاده، مصر، 1969.

### 34 - الحنساء، تماضر بنت ممرو بن الحارث

ديوان الحنساء بشرح أبي العباس ثعلب (شعــراؤنا) قدم له وشرحه د، محمد فايز، ط3، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1998.

### 35 - ذو الرمة، خيلان بن عقبة العدوي

ديوان ذي الرمة، راجعه وقدم له وأتم شروحـه وتعليقاته زهير فتح الله، ط1 دار صادر بيروت، لبنان، 1995.

### 36 - الرادوياني، محمد بن صمر

ترجمان السلاغة، ترجمة، د، محمد نور الدين عبد المنعم (ذخائر التراث اللغوى 1) دار الثقافة، القاهرة، مصر، 1987

### 37 - الرازي، الإمام لمخر الدين

نهاية الإيجاز في دراية الإهجاز، تحقيق، د، أحمد حجاري السقا، ط1، الكتب الثقافي، القاهرة، مصر، 1989.

### 38 - الرازي، الإمام فخر الدين

التفسير الكبير، ط2، دار الكتب العلمية، طهران، إيران، ب.ت.

### 39 - الرامي النميري

ديوان الراعي النمسيري بشرح د.واضح الصسمد، ط1، دار الجيل، بيروت، لبنان، 1995.

# 40 - ابن رشيق، أبو على الحسن

العمدة في محاسن الشمر وآدابه ونقده، حققه وفصله وعلق حواشيه محمد محيى الدين عبد الحميد، ط٥، دار الجيل، بيروت، لبنان، 1981.

### 41 - ابن رشيق، أبو على الحسن

قراضة الذهب في نقبد أشعار العبرب، تحقيق الشاذلي بوينجي، الشبركة التونيية للتوزيم، تونس، 1972.

# 42 - الرضى، الشريف

ديوان الشريف الرضي شرح د، يوسف شكري فرحات، دار الجيل، بيروت، لبنان، 1995.

# 43 - الزنجاني، عبد الوهاب

كتاب معيار النظار في علوم الأشعبار، تحقيق د، محمد علي رزق الحفاجي، دار المارف، مصر، 1991.

### 44 - الزركشي، بدر الدين محمد بن عبد الله

البرهان في علوم الـقرآن، تحقيـق محمد أبـو الفضل إبراهيم، ط3، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، لبنان، ب.ت.

### 45 - الزوزني، أبو عبد الله الحسين بن أحمد بن الحسين

شرح المعلقات السبيع، تحقيق ودراسة د، محسمد عبد القادر أحمسد، النهضة المصرية، القاهرة، مصر، 1978.

### 46 - سابق البربري

شعر سابق بن عبد الله البربري، دراسة وجمع وتحقيق بدر أحمد ضيف، الإسكندرية، دار المعرفة الجامعية، مصر، 1987.

### 47 - السبكى، بهاء الدين

صروس الأفراح في شرح تلخيص المنتاح ضمن الجزء الرابع من شروح التلخيص، ط2، السعادة، مصر، 1343 هـ

### 48 - السكاكي، أبو يعقوب

مضناح العلوم، ضبطه وكتب هوامشه وعلق عليه نعيم زرزور، ط2، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1987.

# 49 - سيبويه، أبو بشر ممرو بن عثمان

كتاب سيويه، تحقيق عبد السلام هارون، دار الجيل، بيروت، لبنان، 1991.

## 50 - ابن السكيت، يعقوب بن إسحاق

إصلاح المنطق، شرح وتحقيق أحمد محمد شاكر، هبد السلام هارون، ط3، دار المعارف، بمصر، 1970.

# 51 - السيوطي، جلال الدين

الإتقان في حلوم القرآن، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ب.ت

## 52 - السيوطى، جلال الدين

المزهر في علوم اللغة وأتواعها، شرحه وضبطه وصححه وعلق حواشيه محمد أحمد جاد المولى، علي محمد البجاوي، محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر، بيروت، لبنان، ب. ت

### 53 - الشاطبي، أبو إسحاق

الموافقات في أصنول الشريعة، عني بضبطه وترقيمه ووضع تراجمه الأستاذ محمد على دراز، ط2، دار الفكر العربي، بيروت، لبنان، 1975.

# 54 - الشريف المرتضى، على بن الحسين

أمالي المرتضي، غرر الفوائد ودرر القلائد، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، ط2، الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1967.

# 55 - الشنفرى، عمرو بن مالك

دیوان الشنفری (شــعراونا) ط2، جمـعه وحـققـه وشرحه، د، إمـیل بدیع یعقوب، دار الکتاب العربی، بیروت، لبنان، 1996.

### 56 - الضبى، المفضل

المفضليات (ديوان العرب 1) تحقيق وشرح أحسمد محمد شاكر، عبد السلام هارون، ط4، دار المعارف، مصر، ب.ت

### 57 - ابن طباطبا، محمد بن أحمد

عبار الشعر، تحقيق د، محمد زغلول سلام، منشأة المعارف بالإسكندية، مصر، 1984.

# 58 - الطيبي، شرف الدين

التبـيان في البيــان، تحقيق د، عبــد الستار حـــين زموط، ط1، دار الجيل، بيروت، لبنان، 1996.

# 59 - ابن عبد ربه، أبو حمر أحمد بن محمد

كتــاب العقــد الفريد، شــرحه وضــبطه أحمــد أمين، أحمــد الزين، إبراهيم الابياري، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1982.

### 60 - حبيد بن الأبرص

ديوان هبيد بن الأبرص، شـرح أحمـد عدرة (شـعراؤنا) ط1، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1994.

### 61- عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام

الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجار، تحقيق محمد بن الحسن بن إسناهيل، ط1، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1995.

### 62 - العسكري، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل

كتاب الصناحتين الكتبابة والشعر، تحقيق د، مفيد قسيحة، ط1، دار الكتب العلمية، بووت، لبنان، 1981.

# 63 - العلوي، السيد الإمام يحيى بن حمزة بن علي بن إبراهيم

كتاب الطراز المنضمن لأسرار البلاغة وعلوم حيقائق الإعجاز، تحقيق د. عبد الحميد هنداري، ط 1، المكتبة العصرية، بيروت، لبنان، 2002.

## 64 - عمر بن أبي ربيعة

ديوان عمر بن أبي ربيعة، شرحه وقدم له عبد أعلي مهنا، ط1، دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1986.

#### 65 - منترة بن شسداد

ديوان عنتسرة، شسرح د، يوسف عيسد، ط1، دار الجسيل، بيسروت، لبنان، 1992.

# 66 - ابن فارس، أبو الحسين أحمد

الصاحبي في فسقه اللغة وسنن العرب في كـالامها، تحقيق مـصطفى الشويمي (المكتبة اللغوية العربية) مؤسسة بدران، بيروت، لبنان، 1963.

# 67 - الفراهيدي، الحليل بن أحمد

كتــاب العين، تحقيق، د، مسهدي المخزومي، د، إبراهيم الســامراي (سلسلة الماجم والفهارس) وزارة الثقافة والإعلام، العراق، 1982.

# 68 - الفراء، أبو زكريا يحيى بن زياد

معاني القرآن، الجزء الأول والثاني، تحقيق، أحمد يوسف نجاتي، محمد علي النجار، دار السرور، بيروت، لبنان، الدار المصرية للتأليف والترجمة، ب.ت.

### 69 - ابن قنية، أبو محمد عبد الله بن مسلم

تأويل مشكل القرآن (مكتبة ابن قتيبة) شرحه ونشره السيد أحمد صفر، ط2، دار التراث، القاهرة، مصر، 1973.

### 70 - ابن قتية، أبو محمد عبد الله بن مسلم

كتاب المعاني الكبير في أبيات المعاني، صححه المستشرق سالم الكرنكوي، دار النهضة الحديثة، بيروت، لبنان، 1953.

# 72 - ابن قنيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم

تأويل مختلف الحديث، صححه وضبطه، محمد زهري النجار، دار الجيل، بيروت، لبنان، 1991.

## ٧٢ - قدامة بن جعفر، أبو الفرج

نقد الشعر، تحقيق كمال مصطفى، ط3، مكتبة الجانجي بالقاهرة، مصر، 1979.

### 73 - قدامة بن جعفر، أبو الفرج

نقد الشــمر، تحقـيق د، عبد المنعم خـفاجي، دار الكتب العلميـة، بيروت، لبنان، ب.ت.

# 74 - الرامي النميري

ديوان الرامي النميري، بشرح د، واضح الصمد، ط1، دار الجيل، بيروت، لبنان، 1995.

# 75 - القزويني، الحطيب

الإيضاح في علموم البلاخة المساني والبيسان والبديع، تحقيق د، حبد القادر حمين، مكتبة الآداب، القاهرة، مصر، 1996.

### 76 - القاشاني، كمال الدين عبد الرزاق

اصطلاحات الصوفية، تحقيق د، محمد كمال إبراهيم جعفر، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، 1981.

### 77 - ابن القيم، شمس الدين أبي عبد الله

الفوائد المشـوق إلى علوم الفرآن وعلم البيـان، دار الكتب العلمي، بيروت، لبنان، ب.ت.

## 78 - كعب بن زهير

ديوان كعب بن زهيــر صنعة الإمام أبي ســعيد الحسن بن الحــــين العسكري، قدَّم له ووضع هوامشه وفهارــه د، حنا نصر الحنى.

### 79 - المبرد، محمد بن يزيد

الكامل، عارضه بأصوله وعلق عليه محمد أبو الفضل إبراهيم، السيد شحاتة، نهضة مصر بالفجالة، مصر، 1956.

#### 80 - المبرد، محمد بن يزيد

البلاغة، حمققها وقدم لها ووضع فهارسها د، رمضان عسبد التواب، ط2، مكتبة الثقافة الدينية، مصر، 1985.

# 81 - المتنبي، أحمد بن الحسين الجعفي

ديوان أبي الطيب المتنبسي، تحقسيق وتعليق د، عسبد الوهاب عسزام، ط1، دار المعارف، صوسة، تونس، 1991.

# 82 - المتنبي، أحمد بن الحسين الجعفي

ديوان أبي الطيب المتنبي، وضعه عبد الرحمن البرقوقي، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1980.

### 83 - ابن المعتز، عبد الله

البديع، اعتنى بنشره وتعليق المقدمة والفهارس إغناطيوس كراتشفسكي، ط3، دار المسيرة، بيروت، لبنان، 1982.

# 84 - ابن مقبل

ديوان ابن مقبل، عني بتحقيقه، د، عزة حسن (وزارة الشقافة والإرشاد القومي) إحياء التراث العربي (5)، دمشق، سوريا، 1962.

#### 85 - ابن مالك، بدر الدين

المصباح في المعاني والبيان والبـديع، تحقيق د، حسني عـبد الجليل يوسف، مكتنة الأداب، القاهرة، مصر، 1989.

### 86 - ابن منظرو

لسان العرب، نسقه وعلق عليـه ووضع فهارسه علي شيري، ط1، دار إحباء التراث العربي، بيروت، لبنان، 1988.

#### 87 - المير ، سيد شريف

حاشية المير سيد شريف على كتاب المطول في شرح تلخيص الفتاح، ط2، السعادة.

#### 88 - النابغة الذبياني

ديوان النابغة الذبياني، تحقيق محمد أبو الفسضل إبراهيم (ذخائر العرب 52) دار المعارف، مصر، 1977.

### 89 - ابن النديم، محمد ابن إسحاق

الفهسرست، تحقيق د، مصطفى الشسويمي، الدار التونسية للنشسر، تونس، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، 1985.

### 90 - النويري، شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب.

نهاية الأرب في فنون الأدب، تحقيق علي محمد البجاوي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، مسعر، 1976، والنسخة المصورة عن طبعة دار الكتب مع استدراكات وفهارس جامعة (تراثنا) وزارة الثقافة والإرشاد القومي، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة والطباعة والنشر، ب.ت.

## 91 - الهلالي، حميد بن ثور

ديوان حميد بن ثور الهلالي، تحقيق عبد السلام محمد هارون، الدار القومية للطباعـة والنشر، الجسمهورية العسربية المتسحدة، الثقسافة والإرشساد القومي، القاهرة، مصر، 1995.

### 2- المراجع

## 1 - إبراهيم، عبد العليم

الموجه الفني لمدرسي اللغة العربية (طرق التدريس) ط10، دار المعارف، مصر، 1978.

### 2 - أبو حمدان، سمير

الإبلاغية في البلاغة الصربية، ط1، منشورات عويدات السنولية، بيروت، لنان، 1991.

# 3 - أبو زيد زايل د، حبد الرزاق

في علم البيان، مكتبة الشباب، القاهرة، مصر، ب.ت.

# 4 - أبو سريع ياسين، د، حبد العزيز

منهج العز عبد السلام في البحث البلاغي، ط1، السعادة، مصر، 1993.

# 5 - أبو العدوس، د، يوسف

المجاز المرسل والكنايــة الأبعاد المعرفــية والجمالــية، الأهلية للنشــر والتوزيع، عمان، الأردن، 1998.

# 6 - أبو على، د، محمد بركات حمدي

فصول في البلاغة (مكتبة الدراسات البلاغية 2) ط1، الفكر للنشر والتوزيع، همان، الأردن، 1983.

# 7 - امين، احمد

فجر الإسلام، ط10، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1969.

# 8 - بدوی، د، احمد احمد

أسس النقد الأدبي عند العرب، نهضة مصر بالفجالة، مصر، 1964.

# 9 - بناني، محمد الصغير

النظريات اللسانية والسلافية والأدبية عند الجماحظ من خلال البسيان والنبيين، ديوان المطبوعات الجمامعية، الجزائر، 1983.

### 10 - التلب، د، إبراهيم عبد الحميد السيد

مصطلحات بيانية دراسة بلاغية تاريخية، ط1، مطبعة الحسين الإسلامية، مصر، 1997.

### 11 - الجارم، على، أمين، مصطفى

البلاغة الواضحة البيان المماني البديع للمدارس الثانوية باتفاق خاص مع الناشر ما كميلاني وشركاه، دار المعارف، مصر، 1995.

### 12 - حافظ، إبراهيم

ديوان حافظ إبراهيم، ضبطه وصححه وشرحه ورتبه أحمد أمين، أحمد الزين، إبراهيم الأبياري، دار العودة، بيروت، لبنان، ب.ت.

#### 13 - حسان، د، تمام

الأصول دراسة إيستمولوجية لأصول الفكر العربي النحو. فقه اللغة. البلاغة، ط1، دار الثقافة، الدار البيضاء، المغرب، 1981.

### 14 - حسين، د، عبد القادر

القرآن والصورة البيانية، ط1، دار المنار، القاهرة، مصر، 1991.

### 15 - حسين، د، عبد القادر

اثر النحاة في البحث البلاغي، نهضة مصر بالفجالة، مصر، 1975.

# 16 - الحملاوي، الشيخ أحمد

كتاب شذا العرف في فن الصرف، ط16، البابي الحلبي، مصر، 1965.

# 17 - حميد البياني، د، سناء

نحو منهج جديد في البلاغة والنقد دراسة وتطبيق، ط1، منشورات جامعة قاريونس، بنغاري، ليبيا، 1998.

## 18 - حيدر، د، فريد موض

علم الدلالة دراسة نظرية وتطبيقية، ط2، القاهرة، مصر، 1999.

# 19 - الحقولي، أمين

مناهج تجديد في النحو والبلاغة والتفسير والأدب (الأعمال الكاملة 10) الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، 1995.

#### 20 - الداية، د، فايز

جمـاليات الأسلوب: الصـورة الفنية في الأدب اِلـعربي (دراسات أسلـوبية) ط2، دار الفكر العربي، بيروت، لبنان، دمشق، سوريا، 1996.

#### 21 - دياب، د، عبد للجيد

تحقيق التراث العربي منهجه، وتطوره، منشورات سمير أبو داوود، القاهرة، مصر، 1983.

# 22 - رزوق، د، اسعد

موسوعة علم النفس، مراجعة د، عبد الله عبد الدائم، ط2، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، لبنان، 1979.

#### 23 - سعد محمد، د، احمد

الأصول البلاغية في كتباب سيبويه وأثرها في البحث البلاغي، ط1، مكتبة الأداب، القاهرة، مصر، 1999.

## 24 - سليمان حمودي د، سعد

دروس في البلاخة العربية، دار المعرفة الجامعية، قناة السويس، مصر، 1999.

# 25 - السيد، د، شفيع

التعبير البياني رؤية بلاغية نقدية، مكتبة الشباب، القاهرة، مصر، 1978.

# 26 - شيخ امين، د، بكري

البلاغة العربية في ثوبها الجديد، 2، علم البيان، ط5، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، 1982.

### 27 - شيخون، د، محمود السيد

الأسلوب الكنائي نشأته. تطوره. بالاخته، ط1، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، مصر، 1978.

### 28 - الصعيدى، عبد المتعال

بغية الإيضاح لتلخيص المقتاح في علوم البلاضة، مكتبة الأداب، القاهرة، مصر، 1997.

### 29 - الصاوى الجويني، د، مصطفى

البلاغة العربية تأصيل وتجديد، منشأة المعارف بالإسكندرية، مصر، 1985.

# 30 - الصنوبري، أحمد بن محمد بن الحسن الضبي

ديوان الصنوبري، حققه د، إحسان عباس، دار المثقافة، بيروت، لبنان، 1970.

## 31 - ضيف، د، شوقي

البلاغة تطور وتاريخ، ط 6، 8، دار المعارف بمصر، 1990.

### 32 - طبانة، د، بدوي

علم البيان (دراسة تاريخية فنية في أصلول البلاغة العربية) ط 2، مكتبة الانجلو المصرية، مصر، 1967.

### 33 - عبد الجليل، د، حسني

التصوير البياني بين القدماء والمحدثين دراسة نظرية تطبيقية، الأفاق العربية، القاهرة، مصر، 1997.

#### 34 - صد المطلب، د، محمد

أدبيات البلاغة العربية قسراءة أخرى، ط1، الشركة المصرية العالمية للنشر، لونجمان، مصر، 1997.

### 35 - حتيق، د، عبد العزيز

علم البيان (في البلاغة العربية) دار النهضة العربية، بيروت، لبنان، 1974.

#### 36 - عثمان، د، عبد الفتاح

التشبيه والكناية بين التنظير البلاغي والتموظيف الغني، مكتبة الشباب، مصر، 1993.

# 37 - مصفور، د، جابر

الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي، دار الثقافة، مصر، 1974.

## 38 - مكاوي، د، إنعام فوال

المعجم المفـصل في علوم البلاضة البديع والبيــان والمعاني، ط 2، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1996.

### 39 - على صبح، د، على

الصورة الأدبية تأريخ ونقد، دار إحباء الكتب العربية هيسى الحلبي، القاهرة، مصر، ب.ت.

## 40 - على عبد الخالق، د، ربيعي محمد

البلاغة العربسية وسائلها وغاياتها في التسموير البياني، دار المعرفة الجسامعية، الإسكندرية، مصر، 1989.

# 41 - ميد، د، رجاء

في البلاغة العربية، مكتبة الطليعة، أسبوط، مصر، ب. ت.

### 42 - عبد، د، رجاء

فلسفة البلاخة بين التقنية والتطور، ط2، منشأة المعارف بالإسكندرية، مصر، 1988.

## 43 – فتيح، د، محمد

مفهسوم المجاز ومجاز القسرآن لابي عبيدة دراسـة في ضوء جهود نحــاة الحالة والنحاة التحويليين، ط1، دار الفكر العربي، مصر، 1989.

# 44 - قاسم، د حدنان حسين

التصدوير الشعري التجربة الشعورية وأدرات رسم الصورة الشعرية، ط1، المنشأة الشعبية للنشر والتوزيع والإعلان، الجماهيرية العربية اللببية الشعبية الاشتراكية، 1980.

# 45 - كوريان، هنري

تاريخ الفلسفة الإسلامية، ترجمة نصير مروة، حسن قبيسي، راجعه وقدم له الإمام موسى الصدر الأمير عارف تامر، ط 3، منشورات عويدات، بيروت، لبنان، 1983.

### 46 - لاشين، د، عبد الفتاح

المعانى في ضوء أساليب القرآن، ط1، دار المعارف، مصر، 1976.

### 47 - مجمع اللغة العربية

المسجم الوسيط، إخبراج د، إبراهيم أنيس، د، عبدالحليم منتصر، عطيبة الصوالحي، محمد خلف الله أحمد، ط 2، دار المعارف، مصر، 1972.

## 48 - مجمع اللغة العربية

معجم الفاظ القرآن الكريم، دار الشروق، بيروت، لبنان، القاهرة، مصر، ب.ت.

### 49 - محمد، د، أبو موسى

التصوير البياني دراسة تحليلية لمسائل البسيان، ط4، مكتبة وهسبة، القاهرة، مصر، 1997.

# 50 - محمد سلامة، د، عبد الفتاح

نظرات تطبيقية في علم البيان، ط1، دار المعارف، مصر، 1995.

### 51 - محمد شرف، د، حنفی

التصوير البياني، ط 2، مكتبة الشباب، القاهرة، مصر، 1973.

### 52 - محيى الدين عبد الحميد، محمد

# 53 - المراخي، أحمد مصطفى

تاريخ علوم البلاغة والتعريف برجالها، ط1، البابي الحلبي، مصر، 1950.

# 54 - مطلوب، د، أحمد

فنون بلاغية البيان. البديع، ط1، دار البحوث العلمية، الكويت، 1975.

#### 55 - مفتاح، د، محمد

مجهول البيان (سلسلة المعرضة الأدبية) ط1، دار بوبقال، الدار البيضاء، المغرب، 1990.

#### 56 - منلور، د، محمد

النقمة المنهجي عند العمرب ومنهج البحث في الأدب واللغة مستمرجم عن الاستاذين لانسون، وماييه، نهضة مصر، 1996.

## 57 - الهاشمي، السيد أحمد

جواهر البلاغة في المصاني والبيان والبديع، إعداد حسن نجار محسمد، مكتبة الأداب، القاهرة، مصر، 1999.

58 - ملال، د، محمد فنيمي

النقد الأدبي الحديث، دار العودة، بيروت، لبنان، 1986.

59 - ياسين، د، عبد العزيز أبو سريع

علم الأسلوب المعاصر دراسة وتقييم، ط1، السعادة، مصر، 1991.

### **3- الدوريات**

- 1 مجلة آدابِ المستنصرية (تصدرها كلبة الآداب بالجامعة المستنصرية) العدد
   10، العراق، 1984.
- 2 مجلة الفكر العربي المعاصر (منجلة فكرية مستقلة تصدر عن مركز الإنماء القومي، العدد 48، 49، شباط، بيروت، باريس، 1988.

### 4- المراجع الأجنبية

- (1) A.Rey; Le Robert Dictionnaire d'aujourd'hui, France Loisirs, Paris (1995).
- C.Fromilhague, A. Sancier, Introduction à l'analyse stylistique, Bordas, Paris (1991).
- (3) Dictionnaire Franais Espagnol, Larousse, Paris 1983.
- (4) Encyclopedie Accueil; La rhétorique, Données encyclopédiques, Hachette Multimédia, copyright 2001, Hachette Multimedia, copyright 2001, France, 2001.
- (5) J. Dubois; Dictionnaire de Linguistique, Larousse, Paris (1989).
- (6) J. N. Hajjar; Trait de traduction, Dar el Mashreq, Beirut, (1977).
- (7) J.M. Adam ; Linguistique et discours littéraire, Larousse, Paris 1976.
- (8) H. Collins manufacturing, Collins Paperback dictionary, P.O. Box, Glasgow, GUONB.
- (9) M. Le Guern ; Sémantique de la métaphore et de la métonymie, Larousse, Paris (1973).
- (10) R. Galisson, D. Coste; Dictionnaire de didactique des langues, Hachette. Paris (1976).

# الفهرس العام

| ج           | الإهداء                                                           |
|-------------|-------------------------------------------------------------------|
| (هـ - ط)    | المقدمة                                                           |
|             | الباب الأول                                                       |
| (260 - 1)   | تاريخ البحث في الكناية منذ نشأتها إلى العصر الحديث                |
| (71-1)      | الفصل الأول: التعريف بالتعبير الكنائي ونشأة البحث فيه             |
| 20-1        | 1 - التعريف بالكناية                                              |
| 71-21       | 2 - نشأة مصطلح الكناية وتدرج البحث فيه                            |
| (138-72)    | الفصل الثاني: جهود البلاغيين إبان الفرنين الخامس والسادس          |
|             | الفصل الـثالث: جهـود البلاغـيين إبان القرن السابــع والثامن       |
| (225-139)   | والتاسع                                                           |
| (259-226)   | الفصل الرابع: الكناية وجهود المحدثين                              |
|             | توطئة: وتتضـمن محاولات النهضة بعلوم البيــان والتوفيق بين         |
| 226         | بلاغة العرب وبلاغة العجم                                          |
| (259 - 230) | اتجاهات دراسة التعبير الكنائي في العصر الحديث                     |
| 230         | أ – الأغراض التعليمية: كتابا البلاغة الواضحة وجواهر البلاغة       |
|             | ب- محــاولات تيســير المســألة البيانيــة: كتــابا بغيــة الإيضاح |
| 237         | والبلاغة العربية في ثوبها الجديد                                  |
| 250         | ج - غلبة الاتجاه التقليدي: كتاب علوم البلاغة                      |
| 253         | د - من مظاهر تفرد البحث الكنائي: كتاب الأسلوب الكنائي             |
| 258         | هـ- كلمة الختام في جهد الدارسين المحدثين في بحثهم للكناية         |

# البابالثانى

| (348 -260)  | الكناية من الوجهة الفنية                                |
|-------------|---------------------------------------------------------|
| (290-260)   | الفَصَل الأول: الكناية باعتبارها صورة فنية              |
| (313-291)   | الفصل الثاني: الكناية وصلتها بالقيم الخلقية والاجتماعية |
| (333-314)   | الفصل الثالث: جماليات التعبير الكنائي                   |
| (348-334)   | الفصل الرابع: الكناية باعتبارها عنصرا داخل السياق       |
| (354 - 349) | * الحاقة                                                |
| (414 - 355) | # الفهارس                                               |
| 355         | فهرس الآيات القرآنية                                    |
| 363         | فهرس الأحاديث النبوية الشريفة                           |
| 364         | فهرس الشعرّ                                             |
| 377         | فهرس الأماكن والبلشان                                   |
| 378         | فهرس الأعلام                                            |
| 395         | فهرس المصادر والمراجع                                   |
| (416 - 415) | ♦ الفهرس العام                                          |

# [تم بحمد الله]

رقم الإيشاح: ۱٬۷۵۳ لسنة ۲۰۰٤ الترقيم الدولى: 9-587- 241 - 1.S.B.N. 977